#### REPRINT FROM THE PANDIT.

<sub>॥ थ्रीः ॥</sub> वेदार्थसंग्रहः ।

5

#### वेदान्तप्रकर्याग्रन्थः।

भीभाष्यकारेण श्री६मता भगवद्रा-मानुजाचार्येण प्रणीतः।

सत्संप्रदायाचार्यपण्डितस्वामिश्रीराममिश्रशस्त्रि-रचितस्नेहपूर्तिव्याख्यासङ्कलितया ।

वेदव्यासापरनामधेयश्री ६ सुदर्शनसूरिप्रशीत-तात्पर्यदीपिकाख्यव्याख्यया संवित्तः ।

सः सं पं स्वा श्रीराममिश्रशस्त्रिणा संशोध्य मुद्रितः।

VEDÁRTHA SAMGRAHA
WITH THE GLOSS CALLED TÁTPARYADIPIKÁ
BY SUDARŠANASURI

Edited with a Commentary called Snehapúrtti BY S. SUM. P. S. RAMA MIS'RA S'ASTRI' PROFESSOR, SANSKRIT COLLEGE, BENARES.



#### काश्याम् ।

मेडिकल्-हाल्-नामकमुद्रालये मुद्रियत्वा प्रकाशितः ।

१६५० वैक्रमास्टे । १८६४ ईस्वी ।

Uploaded by: Hari Parshad Das (HPD) on 29 December 2012



# भूमिका ।

#### ॥ श्रीमते रामानुज्यस्य नमः॥

सग्\*गविदौव विद्या, देशविशेषा†विच्छन्न: श्रीपतिरेव प्राप्य: ंप्रापकश्च, तत्प्रपत्तिरेव ‡परमापायस्या च ज्ञानसाध्या, तच्च ज्ञानं भत्युपासनादिपदव्यपदेश्यं सगुणविद्यास्वह्नपमेव, सर्वास्वप्यपनिषत्स् विदिनोपक्रम्योपासिनोपसंहा्रदर्शनादुपासिनोपक्रम्य विदिना चीपसं-हरगात् । न च विद्यनुरोधादुपासिरेव विद्यर्थ इति वाच्यम् उपा-सनाया विशेषज्ञानरूपतया तदनुरोधेन सामान्यार्धेकस्य विदे-रेव तदर्थकतायाः समुचितत्वात् । एततत्वं चान्तः प्रविश्य विवेचिः तमस्माभि: स्वीयब्रह्मसूचवृत्ताविति तता द्रष्टव्यम्। भक्तिश्च-वर्णाः े श्रृंभाचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णुराराध्यते पन्या नान्यस्तः त्रोषकारकः ॥ इत्युक्तरीत्या न संन्यासनियता, नापि यत्किञ्चिदेकः वर्णनियता, किन्तु स्वस्ववर्णाश्रमनियता। कर्माङ्गकं ज्ञानमेव ज्ञानं न तु नैष्कम्यं, नापि ज्ञानक्रमेणाः समसमुच्चयः, इत्याद्यर्थजातनि-हृपगपरां ब्रह्मसूचचतुरध्यायीं व्याख्यातृदे।षदूषितामुपलभ्य सूचा-्चरार्थनिरूपणपराः टङ्क-द्रमिड-भारुचिप्रभृतयः पूर्वेाक्तार्थप्रतिपाद-नैदम्पर्येण वाक्य-भाष्यादिग्रन्थान् र्रेरचयाञ्चक्रुबें।धायनीयवृत्तिमनुस-

श्विद्ययोः परापरिव्यभागस्तु ब्रह्मप्रापकत्व-तदपाकत्वाभ्यामिति , सर्ववेदा-न्तार्थनिष्कर्षणुमुखेन प्रत्यपीपदाम ब्रह्मसूत्रवृत्तिषु ।

<sup>†</sup> कै। बीतक्युपनिषदि सुस्पष्टमिदम्।

<sup>‡</sup> स्वभ्यस्तर्गीतार्थाः ग्रज्जसा ग्रद्धधते।

यथाहुराचार्याः ब्रह्मप्राप्त्युपायभ्व शास्त्राधिमततत्त्वज्ञानपूर्वकस्वकर्मानुग्रहोतभक्तिनिष्ठा-साध्यानवधिकातिश्रयप्रियविश्वदतमप्रत्यवतापन्नानुध्यानरूपपरभक्तिरेवेति ॥

रन्तः । निरास्यँश्च शतथा सहस्रधा श्रुत्या युक्या च निर्विभेष-ब्रह्मबादं, नैष्कर्म्यबादं, जगन्मिष्यीत्वबादं, भित्तिनिरपेचचानमाचा-न्मे। चवादं, विश्वसृजे। ऽपारकल्याम् गुणाकरस्य स्वाभाविकचान – क्रि-या-बलैश्वर्यसंपन्नस्य नेर्गुग्यवादं, स्वीत्मैक्यवादं, देवतात्मैक्यवादं, विकै स्ववादं, विकतुल्यतावादिमित्येवमादिमात्तप्रतिद्विविद्ववादचातम्, त्रपूपुषॅश्च प्रतिषिपादयिषितं वैदिकमर्थेजातमिति **न किंचिदवशि**ष्ठं विशिष्टुं येन ग्रन्थारम्भः सफलस्सम्भाव्येतागि। मात्तस्य घग्टापथस्त्रः रूपे। भक्तिमार्गस्तु स्ववर्णनियताचरणप्रदर्शनपुरस्कारेण सम्यगवग-मितो वकुला \*भरणमुनिभि:। ते हि युगह्रामानुहृष्येण चतुर्थवर्णे स्व जिनमवलम्ब्य ( शूद्रयानावहं जाता नाताऽन्यद्वनुमुत्सहे ) इति सनत्सुजातीये विदुरोक्तरीत्या कार्यविशेषप्रसाधनाय स्वपरिगृहीताद्विः ज्योन्यनुसारेण वेदाचराग्यसंगिरमाणा द्रश्लेष्ट्रतमिव सस्मृतीतिहासः पुरागानां संशिरस्कवेदानां भवान्तराधिगतज्ञानतया वा भगवदेत्र-तारतया वा, प्रातिभप्रतिभानभाषितार्थतया वा सारमुन्मच्य सुप्रा-चीनद्राविडभाषयैवोपनिबबन्धुः । ता हि भवभयाभित्रपाः सारमा-दित्समानाः सुखमासेवन्ते, ऋभिद्यते च-द्राविडे।एनिषदः-इति ताभिरमूभिभिवेदार्थनिष्कर्षणमुखेब जिज्ञासवा द्विजाः, ऋद्विजाश्चा-पकारमुपयापिता: । तथाऽपि बोधायनीयवृतेरतिविस्तरेग विलोपाः 🥐 त्–टङ्काचार्यनिर्मितवाञ्चग्रन्थस्याविस्तरतया, द्रमिडा†चार्यभाष्ये चा-

<sup>\*</sup> वकुलाभरणपदेन श्रीदश्वठकोषाचार्याविवच्यन्ते.तेष्टि भगवतः श्रीकृष्णस्य-तेनाष्टं गुणपात्रेण श्रीनिवासेन साम्प्रतम्। श्रोचामि रहितं लोकं पाप्मना कलिनेचितम्-इति श्रीभागवताकरीत्या भगवत्पादपरिष्वङ्गविमुखे एथ्वीपरिष्वङ्गे जाते दशादिनान्य-तीत्य समुत्पेदिरे रचयाञ्चकुश्च सहस्रगीतीः सर्वशास्त्रार्थसारगभा श्रातिप्राचीनतामि-सपद्ववाच्यभाषयेति॥

<sup>†</sup> द्रमिडभाष्यं तु सुषाचीनमेतेभ्यः श्रत गव शाङ्करे।पनिषद्भाष्ये सूत्रभा-ष्येःपि च तन्मतमनुरियतम् ।

धुनिकीनां शङ्कराचार्य-यादवाचार्य-भास्कराचार्यादिभिः स्वमत्युत्येवितानामनल्पसार\*युक्तीनामनिर्वृक्षरणाद् द्राविडे।पनिषदां चातिप्राचीनभाषानिबद्धतया सर्वानुपकारकत्वाद् वेदार्थसंग्रहं नाम ग्रन्थं जग्यन्युराचार्याः । तिद्दिं ग्रन्थरत्नं प्रथमद्गोनिर्माय त्राचार्यास्तस्य याथाध्येनिर्णयाय वेङ्कटादिनाथं भगवन्तं विष्णुप्तपंयाञ्चकः—यथाक्तं टीकाकृतेव—श्रीभाष्यभृदुपन्यस्ता यः श्रीशैलपतः पुरः । वेदार्थसंग्रहस्यास्य
कुर्मस्तात्पर्यदीपिकाम् ॥ इति, स च भगवानस्य ग्रन्थरत्नस्य साद्ये
प्रत्यवतामाप इत्यलीकिकममुं व्यापारमवलाभ्य तदानीन्तनैरमत्स
रैराचार्यः श्रीदरामानुजाचार्याः ब्रह्मसूचेषु भाष्यनिर्माणाय भृशमभ्याध्येषत । तेऽपि चासेतृहिमाचलमचञ्चलस्वप्रचारानवसद्धसर्वेदिङ्मण्डलानुपाधिवाद—मायावाद -ब्रह्माज्ञानवादान् विततग्रहनकुहनाकषायदुर्युक्तिभगान् वहुशाखप्रशाखान् बाद्वादिपचनिराकरणपराणां । श्व-

\* इदमनत्यसारत्वाभिधानं प्राचामपेत्रया।

<sup>🕇</sup> सततकलहिंप्रये श्रास्तां केचित् श्वश्रू-सुधे तयारादिमा ग्रहमणहाय ग्रहा-म्सारं गता तदानीमेव कथ्चन भिचुर्भिचार्थी सुषया भिचां न दास्यामि याहीति प्रत्युक्तः, तेन भिन्नुगा मार्गे संमिनिता श्वयूर्नेद्व्यभिन्नोऽसीति एष्टवती स तु विनीती नेत्युवाच, तं च सा श्रायाचि ग्रहमित्युदितवती स तु समुत्यवाधिकतृष्यास्तदभ्यर्थ नया तया साक्रमेव पुनर्ग्रहमायातस्तदा सा श्व्याः सूर्षां प्रहरं यावदधि ज्ञिलवाी का भवती यया सस्समायातया ग्रहस्वाम्यकाम्या मिय धियमाखायामेव भिद्धः केवलं कणान् कामुकोविमुखीकत इत्यादिदुर्वोदजातं सरीषहुङ्कारमवादीत् इदं सर्वमव-लोक्य समुत्यवाधिकभित्ताशे। भित्तुश्चिरं तस्था, न च सा तं किमय्युक्तवतीति स स्वयमेव मातरहं प्रतीचे यावदाज्ञां भवत्या इति व्याजहार। तं चैवं वदन्तं सा पर-मकार्पपया चगडी साधा प्रभा भिनुवर याहि याहि समस्व त्वरस्व मा विलम्बस्व नाहं भवन्तं भिन्नां दातुं प्रत्यावर्तितवर्ती कालविलम्बक्तेशं चान्वबीभवं, किन्तु परम-क्रवणवक्रितिमनभिजातां दिरिट्रोदरदरीसम्भवामेनां ग्रहस्वाम्यकामां सुषां दर्शियतुं निजाधिकारवैभवं, यद् भर्तृगृहे कर्तुमकर्तुमन्यथा वा कर्तुमहमेव प्रभवामि न भवतीति। कयमसावनपनीताद्वाहमङ्गलकङ्कुणां कं चिद् भिचुमांप भिचाये नेति वदेत् नेत्यपि वदेवं चेदहं सा ग्रहस्वामिनोति । इदं भ्वयूभिदाप्रतिचेपन्यायश्रीरं, तदन्र बीद्धपद्मः प्रतिखेषस्रतपरिकरैः कैष्टिचटाचार्यवर्धेरयमेव न्यायार्थाऽन्वकारि । बीच्छेषु योगाचाराः-इदं बाह्यं जगज्जातं चिंगिकविज्ञानात्मन्येव प्रविष्टं नेतीऽतिरिक्ती नाम अध्यनानुभव. नीयो जुभव एव तु ऋपविशेषापचे। जुभवनीयतामापेत्यातिष्ठन्ते तदिदं योगाचारमः

श्रुभिचाप्रतिचेपप्रायाननन्यनिरसनीयानवधृत्याचायायां प्राधित्प्रथे-विद्वये प्रसेदुः । .

स्फुटिमिदमेतेन यदयं वेदार्थसंग्रहः श्रीभाष्यात्यूर्वमेव ग्रन्थित इति । श्रीभाष्ये तव तव वेदीर्थसंग्रहनामाञ्लेखादनुञ्लेखाच्च वेदार्थ-संग्रहे श्रीभाष्यनाम्नोऽपि चायमर्थः सिध्यति ।

यद्यपि वेदार्थसंग्रहप्रतिपाद्याः प्रतिचित्र्याश्चार्था भगवद्भि-र्यामुनाचार्यपादैः सिद्धि\*चयेऽभिह्निताः प्रतिचित्राश्च, तथाऽपि तचास्ति तादृशेऽर्थसंचेषा येन तच परमिनपुणानामेवोपकारसंभवा नेतरेषामिति न तेनाप्यस्य गतार्थतेत्यालाच्य जिज्ञासुजनसैक्याय अस्यापूर्वव्युत्पादकस्य गन्यस्य प्रकाशने प्रवृत्तिस्साधीयसीति । आशासे च कलाविष बलादेतेन भगवित समुत्पन्नभिक्तशेमुषीका जनाः सहसा संसारतापान् ज्ञाइरिति ॥

हारीताऽन्वयसंभवस्य श्री६केशवसेामयाजिने। द्राविडब्राह्म-णस्य सुतः श्री६कान्तिमतीगर्भमंभवः श्रीमानयमस्मदीया मुमुचुजन-जीवातुः परमाचार्यः श्री६रामानुजाचार्यः—मेषे चैचे शुक्रपचे पञ्चम्यां गुरुवासरे। मध्याह्रे कर्कटे लग्ने नृचचे सद्ववैवते॥ इति, सद्वैवते पुनर्वसी मद्रासप्रान्ते भूतपुर्या वेदार्थसमुदुरणाय जिनं लेभे। श्रासीदसाविक्रलः शेष इति कृतसुकृतसहस्राः परिमृष्टमतयः श्रद्वधते।

ब्रह्मसूत्रेषु प्रतिविद्धं तदेव च कैष्विदमीभिवैदिकवेषैद्विष्टिस्ष्टिवादं हस्तयद्भिष्ट्ठा दवलिक्क्तिमित परिहसन्ति सन्तः । तत्साधु समर्थितं भवश्रीभवाप्रतिचेषप्रायान् वादानिति । सर्वथा निर्देशेषव्रह्मवादभ्व यया माध्यमिकमर्ममनीषितमर्थजातमनु-करोति तथा प्रत्यपीपदाम ब्रह्मभीमांसासूत्रेष्टिति तत्रैव द्रष्टव्यम् ।

<sup>\*</sup> ग्रात्मसिद्धिः, संवित्सिद्धिः, स्वप्रकाशसिद्धिरित त्रयी सिद्धीनाम् ।

त्राचार्याणां मातुलाः श्रीरामायणार्थापदेष्ठारा गुरवश्च श्रीह शैलपूर्णाचार्याः । महापूर्णाः सम्भूष्ययणगुरवः । गेष्ठीपूर्णा रहस्यार्यापदेशाचार्याः । त्रमीषां सर्वेषामि गुरवीभगवन्तो यामुनाचार्याः, तदाचार्याः श्रीहरामिश्रावार्याः । तदाचार्याः श्रीहपुण्डरीकाचाः । श्रीहरामानुजाचार्यप्रणीता ग्रन्थाः—श्रीभाष्यं, वेदार्थसंग्रहः, वेदान्तसारग्रन्थः, वेदान्तदीपः, गीताभाष्यं, नित्याराधनिविधिः । श्रीगद्यम्, शरणागितगद्यम्, वृहद्गद्यमित्येते ज्ञायन्ते । श्रीहरामानुजाचार्याः कदाऽवतेरः किमकार्षः कस्मादपाठिषुः, के कित च तेषां शिष्या अभूविति, कियन्तमनेहसमवात्सः कुच चेति । कियन्तं कालं गाईस्थ्यमवालिष्वषत्, कस्य हेताः कदा च संन्यास्थितिन्यादि सर्वे निद्धितमस्माभिराचार्यपरिचर्यायामिति तच द्रष्ट्यम् ।

श्रीभाष्यस्यातिगहनगभीरार्थगर्भतया तद्येषु बुद्धावतरणाये लेकिसीक्याये च वेदार्थसंग्रहमुद्रणेऽपि स्रव्याख्यस्यास्य मुद्रणे नाट्देश्यसिद्धिर्जनानामेतदुदितार्थातिवैदेशिक्षत्वादित्यनुसन्धाय विधाय च मितपङ्गनां स्वलनसम्भवस्थलेषु वैशद्यमियं तात्पर्य-दीपिका स्नेहपूर्तिपूर्णा जनाज्ञानतमस्तिरस्करणाय विष्णवे समर्पिता । गतस्यास्तात्पर्यदीपिकाख्यव्याख्याया रचियता च सुप्रौढपाणिडत्योऽतिविस्तत्वरस्वक्रीतिकिरणधवलीकृतसर्वदिङ्मग्रहला वेदव्यासापरनामधेयः श्रीदसुदर्शनसूरिः काञ्चीनिवास्तव्यो द्राविडब्रास्यः नस्यं च स्रीभाष्यकृतामाचार्याणां भागिनेयस्य वातस्यकुला-द्रवस्य श्रीसुदर्शनगुरोः पैष्टस्य नाम्ना श्रीवरदाचार्यस्य शिष्यः ।

त्रयं च परमकृतज्ञोऽचेदमेव पर्याप्रमुदाहरणं यदसै। सर्वत-न्त्रस्वतन्त्रप्रज्ञोऽपि श्रीभाष्ये श्रुतप्रकाशिकां नाम व्याख्यामका-



## ्रश्रीमते रामानुजाय नमः। सटीकस्य वेदार्थसंग्रहस्य विषयसूचनिकापस्त्रम्।

#### मङ्गनं, मङ्गन्नप्रनोकार्चनिरूपयां, पूसङ्गतोयादव-भास्कर-शाङ्करमतव्यावृत्तिप्रदर्धनम् ॥

|                                                                     | एके।          | पद्गीर     |
|---------------------------------------------------------------------|---------------|------------|
| स्वण्यसंबेणः।                                                       | կ             | ( Q        |
| तमान्तराचे जीव-तदन्तर्याम्युभर्यस्वइपनिष्ठप्रयस्                    |               |            |
| श्राङ्करपचसंचेपः।                                                   | ., 92         | 2          |
| भास्करपत्तर्वचेषः।                                                  | ୧૫ :          | ¥          |
| यादवपचसंचेषः।                                                       | ૧૫            | . €        |
| भ्राङ्कर*पत्तप्रति <del>त्ते</del> पः।                              | 95            | 9          |
| तत्र जीवात्मनेाब्रह्मश्ररीरत्वाभिधानम्।                             | 30            | 1 9        |
| शरीरशरीरिभावेन जगतोब्रह्मात्मकत्वव्यवस्थापनम् ।                     | 33            | ų.         |
| सर्वशब्दानां ब्रह्माभिधायकत्वव्यवस्थापनम्।                          | 361           | 9          |
| ब्रह्मगोनिर्विशेषस्वरूपत्वानुषपत्तिप्रदर्शनम्।                      | 4491          | 90         |
| शब्दस्य निर्विश्चेषवस्तुबाधकान्त्रानुपपत्तिप्रदर्शनम् ।             | ଅଟା           |            |
| ज्ञानस्वरूपस्य ब्रह्मणः स्वतःसिख्यङ्गीकारेध्यासानुपर्पात्तव्यवस्याप | नम्। ४८।      | 1 2        |
| र्निर्विकल्पकप्रत्यचस्यापि सविश्वेषसाधकत्वव्यवस्यापनम् ।            | 38            | 1 8        |
| भेदाभेदव्युदासः ।                                                   | yo.           | E          |
| वेदान्तवाक्यानामितरविशेषव्यावृत्तिपरत्वानुपपत्तिप्रदर्शनम् । .      | 42            | 3 1        |
| सकाद्वितीयेधकारपदानां सार्थक्यप्रदर्भनम् । •                        | યુપ્          | 1 8        |
| श्रासत्कार्यवादनिरास्रश्रुतीनां माध्यमिकपवप्रतिचेषपरत्वानुपपत्तिप्र | ादशैनम् । ६०  | 1 3        |
| परमते श्रधिष्ठानापारमार्थ्येःपि धमसमर्थनम् ।                        | 29            | i R        |
| ब्रह्मयः स्विशेषत्वनिषेधकत्वेन प्रतिभासमानानां श्रुतिसूत्राखासप     | क्षिणमम्। ६३। | 2          |
| निर्विश्रेषाद्वैतस्य युक्तिविरुद्धत्वेषदर्शनम्।                     | દ્વપ          | l Q        |
| स्वमते ज्ञानसंकीचिविकाससमर्थनम्।                                    | £8            | <b>P</b> 4 |
| त्रविद्याया देशवहवत्वानुववित्तप्रदर्शनम् ।                          | 98            | 1 4        |
| एकजीववाद-तिवराकरणे।                                                 | ٠. ود         | 1 9 9      |
| श्रविद्याया निवर्तकानुपपत्तिनिवृत्त्यनुपपत्तिश्व ।                  | હ્રદ          | 99         |
|                                                                     |               |            |

<sup>\*</sup> बीह्यामुनाचार्येः सिद्धित्रवेःभित्तितः।

|                                                  |                         |                | एष्ठे। पह्नी     |
|--------------------------------------------------|-------------------------|----------------|------------------|
| कतकरज्ञानिवृत्तिन्यायेनाविद्यानिवृत्त्यनुपपति    | तमर्थनं पञ्चमप्रका      | ाराविद्यानि    | r-               |
| वृत्तिपद्मप्रतिचेषत्रच ।                         | •••                     | • • •          | EQ   Q           |
| ज्ञात्रनुपर्वातप्रदर्शनम्।                       | •••                     | •••            | C2   9           |
| भेदनिवर्तकैकाज्ञानसामग्रीसंवलनासंभवव्यवस         | यापनम् ।                | •••            | C3 1 C           |
| भास्त्रस्य जगन्मिण्यात्वप्रमापकत्वानुपर्वत्तप्रद | र्श्चनम्।               |                | 501 C            |
| भास्करपचप्रतिचेपसंचेपः।                          | •••                     | •••            | 25 1 62          |
| यादवप्रकाश्रवद्वप्रतिचेपसंचेपः ।                 | •••                     | •••            | દેશા વ           |
| भास्कर-यादवयेाः परस्परिवशेषनिरूपणं स             | ı                       |                |                  |
| सामान्यता वस्तुमात्रे भिवाभिवत्यानुपर्वाती       | नक्ष्पणम् ।             | • • •          | 6 1 63           |
| प्रकारीभूतजात्यादेरेव भेदव्यवहारहेतुत्वसम        | र्षनम् ।                | •••            | म । ३३           |
| भेदाभेदवे। धक्रमृतीनां निर्गतितार्थकथनम् ।       |                         |                | 90919            |
| तत्-त्वम्पदयोर्मुख्यवृत्तत्वाभिधानम् ।           | •••                     |                | EP 1 809         |
| मतान्तरेश्यासंगत्यभिधानम् ।                      | • • •                   |                | ५०६। ७           |
| एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानुगुरायसंरद्वा   | गर्धे सर्वस्य चिर्दा    | चहुस्तृनेा-    |                  |
| ब्रह्मप्रकारत्वसमर्थनम् ।                        | • • •                   |                | 0019             |
| ब्रह्मणः सर्वप्रपञ्चोषादानत्वेऽप्यपरिग्रामित्व   | सर्वातमकत्वसमर्थः       | नम् ।          | <b>Q</b> q Q   B |
| स्रिष्ट प्रनयशब्दार्थनिस्गं तत्र प्रमागं च।      | •••                     | •••            | 9 61 866         |
| पत्मात्मनामुख्यकारणत्वं शब्दानां चतत्र र         | प्रवाहतत्वम् ।          | •••            | १९५१ ८           |
| त्रात्मग्ररीरभावनिरूपणं परमात्मनः सर्वग्रब्ध     |                         | ार्यांच।       | १९६। ह           |
| स्वाकार्यसंचेपसुखेन वेदान्तार्यनिरूपणम्।         | •••                     | • • •          | १२३। इ           |
| ब्रह्मस्वरूपीनरूपणं तस्य सविशेषस्वाख्यानः        | र्। तत्र प्रमाशोष       | न्यासभ्रत्त ।  | 6231 3           |
| श्रापातताचिमद्धार्थानां श्रुतीनां वस्तुताःर्थनि  |                         |                | 3 1 9 2 9        |
| मन्द्रियामयावगमसीक्याय श्रुतिप्रसिद्धभे          |                         |                |                  |
| दानां स्वरूपनिर्देशः।                            | •••                     | •••            | वत्रया ८         |
| मे। चहेतुभूतात्मे काज्ञाननि रूपणं श्रुतिसामञ्ज   | स्यरत्तर्णं च ।         | •••            | 935193           |
| स्वाक्तार्थं ग्रद्धातिशयाय ग्रातिपाचां टङ्कद्री  | नढादीनां वाक्याप        | ान्यासस्तद     | र्थे-            |
| निरूपगांच।                                       | • • •                   | • • •          | 144.             |
| परमात्मनाऽन्तर्यामित्वेऽपि विधिनिषेधशास          | स्राणां साफल्यंतः       | त्र प्रमाणं र  | 8 13EP 1         |
| सिद्धावायाचिता हि भागवता इत्युवायस्य             | <b>रु</b> पविश्वदीकरणम् | 1              | ૧૪૨   ૧          |
| भगवदाधायने किरीत्या कर्मसंविक्तिज्ञानस्य         | मो बहेतुत्वव्यवस्य      | ापन तत्र प     | <b>म</b> -       |
| गुद्धणां भगवद्यामुनाचार्वपाटानां स               | मितिप्रदर्शनं तदः       | वेस्य युत्युवा | ट∙               |
| म्भेन प्रामाणिकत्वव्यवस्थापनं च।                 | •••                     | •••            | प्रद्रा ५३       |
| भिक्त-ज्ञानश्रद्धार्थनिकपर्या, भिक्त-ज्ञानये     | ाः कार्यकारसभाव         | प्रदर्शनं वर्ग | ][¥]-            |
| मधर्मागां मे। चनिवाहक व्यवस्य                    | । पनंचा।                |                | 6881 60          |

| सटीकस्य वेदार्यसंग्रहस्य विषयसूच                                        | निकापन्त्रम् ।          |               | 3          |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------|---------------|------------|--|--|--|
| •                                                                       |                         | पुष्ठे। प     | ङ्गी       |  |  |  |
| निर्विधेषवाक्यार्थज्ञानानात्मकभत्तेरेव मेचि।पायत्वं तत्रः               | भगवद्वोधायनादि          | <b>;-</b>     |            |  |  |  |
| संमितिप्रदर्शनं च ।                                                     | •••                     | 1 289         | 9          |  |  |  |
| स्वव्यवस्यापितार्थविपरीतार्थाभिधाविनामनादेयत्वं तत्र ।                  | प्रमाणं प्रसङ्गता-      |               |            |  |  |  |
| राजसादिशास्त्रनिरूपणंच। 💣 -                                             | •••                     | १४८ ।         | হ          |  |  |  |
| पुरागोत्तार्थानां ब्रह्मगो।पिटछत्वं परस्परिवरे।धे पुनरर्थव्यव           | स्यापनप्रकारप्रच        | 1942।         | ম          |  |  |  |
| कारणवाक्यस्थब्रह्मस्ट्रेन्दादिषदेष्वर्थनिर्णयाभिधानम् ।                 | •••                     | १५३ ।         | ¥          |  |  |  |
| कारणवाक्यस्थेन्द्रादिपदानां शास्त्रदृष्ट्योपदेशसमर्थनं। त               | दर्थसमर्थना घै          |               | •          |  |  |  |
| श्रीरामायग्रमहाभारताद्भुपन्यासञ्च ।                                     | •••                     | १७५ ।         | ੨          |  |  |  |
| देवतात्रयसाम्यशङ्कानिरासः। ••                                           | •••                     | 958 1         | 63         |  |  |  |
| ब्रुझादीनां कर्मवश्यत्वाभिधानं भगवतावासुदेवस्य तु स्वेर                 | <b>ख्या</b> ऽवतारमात्रं |               |            |  |  |  |
| न तु कर्मवश्यत्वमप्राक्ततदेव्यम्बन्धश्च ।                               | • • •                   | १८६ ।         | 3          |  |  |  |
| सिद्धोणायस्य रूपवादिनां भागवतानां सिद्धार्चे व्युत्पत्त्यभा             | विषत श्राचेष            |               |            |  |  |  |
| द्ति मीमांसकमतोषन्यास-तिवराकरसो।                                        | •••                     | 1 £39         | 3          |  |  |  |
| प्रैाढिमा विद्धार्थे व्युत्पत्त्यभावपन्नेरीप चत्यभावीपपादनम्            | [1                      | 1 039         | 9          |  |  |  |
| कार्यवाक्यार्थवादिमीमांसक्तमतप्रचेपः।                                   | • • •                   | 988 ı         | Q Q        |  |  |  |
| पराध्युषेतग्रेषश्रेषित्वनिकितिराकरणम्।                                  | •••                     | 2081          | 93         |  |  |  |
| श्रेषश्रेषित्वनिमित्सतसमन्वयश्चोदाहरखेषु।                               | •••                     | 2091          | <b>q q</b> |  |  |  |
| स्वर्गकामादिपटानां प्राभाकराभिमतनियोज्यविश्चेषार्थकत                    | वपचच्युदासः ।           | ₹0€ 1         | 8          |  |  |  |
| श्रपूर्वीदिकल्पनामुदस्य नारायग्रस्यैव कर्मफलप्रदत्वं तत्र द             | इमिडाचार्यवचन           | •             |            |  |  |  |
| नापन्यास-तदर्धकथनम्।                                                    | •••                     | च्यव ।        | ų          |  |  |  |
| निङर्थविश्रदीकरराम्।                                                    |                         | इ९४।          | S          |  |  |  |
| श्राराध्यदेवतायाः फलप्रदत्वसमर्थनम्। 🔭                                  | •••                     | <b>च</b> ९५ । | Q          |  |  |  |
| कीषोतक्याद्युपनिषत्सुप्रसिद्धनित्यविभूतिसमर्थनम् ।                      | •••                     | ३१६ ।         | <b>q</b> o |  |  |  |
| प्रसङ्गतः स्तोत्र-शस्त्राद्यभिधानम् ।                                   | •••                     | च्यप्त ।      | Q          |  |  |  |
| देशविशेषाविक्कवस्य भगवतः प्राप्यत्वसमर्थनम् ।                           | •••                     | २२५ ।         | વ ૧        |  |  |  |
| प्रसङ्गते।वेदप्रामाग्यव्यवस्थापनम् ।                                    | • • •                   | 286 I         | <b>c</b>   |  |  |  |
| पै। इवेयापे। इवेयवाक्यविभागस्ततस्व हपनि हपगं च।                         | .,                      | 1 585         | 99         |  |  |  |
| प्रन्यार्थसंप्रहट्याजेन श्रनन्तकत्थागुगुगकरस्य भगवतः सर                 | र्ववेदान्तवेद्यत्वाः    |               |            |  |  |  |
| भिधानम् ।                                                               |                         | इप्तत् ।      | Q O        |  |  |  |
| मन्दिधियामनुस्मरणार्थं भगवद्भक्ते हणायत्वान्त्राख्यानम्।                |                         |               | ų          |  |  |  |
| भगवत्पारतन्त्र्यनचणमोचस्य श्वरीरात्माभिमानिनामनिष्टत्वेऽपि श्वात्मचानां |                         |               |            |  |  |  |
| तस्यैवेष्टतमत्वसमर्थनम् ।                                               | • • •                   | २५१ ।         | Q          |  |  |  |

| ४ सटी                    | कस्य वेदार्थसंग्रहस्य रि    | वेषयमूचिनका   | पन्नम् ।   |         |   |     |
|--------------------------|-----------------------------|---------------|------------|---------|---|-----|
| श्चास्त्रस्ये।पायप्रतिपा | दनप्रावययाद् भक्तेत्रचासा   | भारखोषायत्वाद | भत्तवास्मः | पुष्ठे। | Ų | (F) |
|                          | ादनमुखेन प्रकरणसमाप्तिः     | •             | •••        | ฉนูนู   | ı | E   |
|                          | प्रमागातन्त्रेषु साफल्यागंस |               | •••        | হয়ুধু  | ı | 99  |
| टीकाकर्तु निंजा सङ्कार   | रिनरासपूर्वकं गुरुगारवासेट  | (नम्।         | •••        | ચપુદ્ધ  | ŧ | 9   |
| •                        |                             |               |            |         |   |     |

श्चियं नमः। श्रियं नमः। श्रियं नमः।



# श्रीमते रामानुजाय नमः।

# सटीकस्य वेदार्थसंग्रहस्य शुद्धिपत्तम्।

|     | শ্ৰ                    | ]द्धम् ।       | शुद्धन् ।                      | एष्डे      | । पड्ड | िश्रगुद्धम्।    | शुद्धम् ।       | एष्डे । पह्नी |
|-----|------------------------|----------------|--------------------------------|------------|--------|-----------------|-----------------|---------------|
|     | भग                     |                | भगवच्छ                         | 99         |        |                 | रित्यादि        | ७५। ५३        |
|     | मैक                    |                | मैकार्थ्य                      | 65         | 1 2:   | र त्यनि         | नित्य           | 99 1 93       |
| -   | जीव                    | र्त्र          | जीव                            | ଂ ବ୍ୟ      | l y    | प्रकाशप्रसरे    | प्रकाशप्रस      |               |
|     | <b>इ</b> त्स           | <b>न्तिनेन</b> | द्रत्यन्तेन                    | 9 €        | 1 95   | l -             | भिद्यते         | E 1 93        |
|     | प्रत्य                 | ī              | प्रत्य                         | 20         | l 23   | श्रुति श्रुतिषच | <b>मु</b> तिष्व | 83 1 68       |
|     | स्तर                   | <b>ग</b>       | स्तत्तदव                       | 30         |        | चिदचिनु         | चिदचिचि         |               |
| 1   | चग                     |                | लस्मग्र                        | 32 (       |        |                 | क्रोधहेतु       | 4031 E        |
|     |                        | प्रमायन्त      | रागोचर दुत्यं                  | षे ो       |        | जनत्री          | जनित्री         | 9931 5        |
|     |                        | 1              | प्रयोवं जातीयव                 |            |        | श्रयत्व         | ग्रयत्वं        | १९५। ह        |
| l   |                        | श्रशुद्धये।    | बहुधा टीकार                    | यां        |        | प्रत्वेत्वे     | प्रत्वे         | 9991 3        |
|     | Ħ,                     | वर्तन्ते प     | रं तुँ गैाड़द्राहि             | <b>7</b> - |        | गयय             | यमय             | 998   398     |
|     | प्रमाखान्त्ररागान्नरम् | डयावत्पुः      | त्तकेषु तादृः                  |            |        | नाभक्ताप        | माभक्ताय ११     | १६। टिप्पगयां |
|     | HT.                    |                | म्भानूष्णीमेवा                 |            |        | शुश्रुवे<br>र्ष |                 | ह। टिप्पग्यां |
| l   | E                      | सितं मय        | ा, परं तु वस्तुत               | रे हिष     | 1 3    |                 | र्षः            | 9391 =        |
|     | E                      | विचार          | लिङ्ग <b>ट्यत्यास</b> हेत्     | Į-         |        | स्यति           | स्येति          | 6341 8        |
|     | E                      | भूतवहुवी       | ह्यायसम्बद्धः<br>स्थायसम्बद्धः |            |        | ग्रीधी          | ग्रीघा          | 43c1 R        |
|     |                        | ले गोचर        |                                |            |        | स्यसमानं        | स्यमानं         | 6361 3        |
|     |                        | लिङ्गतया       | नापुंसक्यमसङ्ग                 | i.         |        | त्म्यान         | रुयानव          | 3 1389        |
|     | (                      |                | प्रतिभाति ।                    |            | •      | त्मत्वेकने।     | त्मकत्वेने      | । १५८। १७     |
| ,   | षाऽि                   | रन             | <b>घा</b> ऽग्नी                | ध्या       | R      | ' घीुत्वा       | धीतत्वा         | 3 1349        |
|     | मुखा                   |                | मुखेन स्वा                     | 82 1       | ąų     | द्रिंहि         | र्द्रोहि        | १६२। १०       |
|     | น์โสโ                  |                | प्रमिति                        | 801        | 8      | ऽचिपिचा         | र्धपपा          | 992190        |
|     | प्रतृक                 |                | <b>सकतृं</b> क                 | 138        | ٤      | रणाव            | राव             | 6031 60       |
|     | बिवि                   |                | चिर्वि                         | पुर ।      | 98     | सवग             | मगं             | 3 1809        |
|     | गना                    |                | नानामधेय                       | 1841       | 90     | त्त्यथ          | च्यर्थ          | 2021 60       |
|     | स्मब                   |                | स्मिचु                         | 441        | 39     | নম্ম            | तः श            | 202   g       |
|     | इये                    |                | दग्ने                          | 46 1       | ૧૭     | तावि            | ताभि            | 2081 q        |
|     | र्व                    |                | ट्रव्य                         | 481        | 8      | र्घे।व          | चेंाप           | इ०५। १        |
|     | ारा                    |                | पार                            | E9 1       | 23     | त्वंन           | त्यल            | Z081 8        |
|     | तरत्र                  | r              | उत्तरश्र                       | E3 1       | 63     | नुसास           | नुशास           | 2051 99       |
| . 4 | ाष्ट                   |                | चप्टे                          | 99 1       | =      | देवत            | बेवदत्त         | E9 130E       |
|     |                        |                |                                |            |        |                 |                 |               |

| २ सटीकस्य वेदार्थसंग्रहस्य गुहिपस्रम् ।                                       |                                                                         |                                            |                                                                 |                                                                  |                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| त्रशुद्धम् ।<br>यच्छ<br>दिभ<br>मिन्द्रादे<br>देशमा<br>भगावत<br>गुणरे<br>स्वीय | शुद्धम् ।<br>शक्कः<br>भ<br>मिन्द्रादिते<br>होमा<br>भगवत<br>गुरे<br>गीयं | एष्ठे । पह्न<br>२९३ ।<br>२९३ ।<br>दे २९३ । | ति श्रमुद्धम् ।<br>६ इत्ति<br>९ पर्श्वप<br>१ वर्ते।<br>१ सस्विव | शुद्धम् ।<br>नीक<br>मर्श्वप<br>वर्ती<br>चाण<br>ग्रस्यनव<br>खत्वे | एछे। पृङ्की<br>२९६। ५<br>२२९। ६<br>२३३। ३<br>२३४। ६<br>२४६। ९३<br>२५२। २ |

द्धित शुद्धिपन्नम् । श्रियै नमः । श्रियै नमः । श्रियै नमः ।



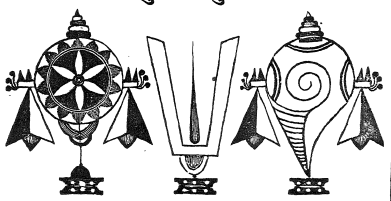
॥ श्रीः ॥

श्रिये नमः ।

श्रीपतये नमः ।

श्रीमते रामानुजाय नमः।

नमानमेः यामुनाय यामुनाय नमानमः । नमानमा यामुनाय यामुनाय नमानमः ।



यसिँश्चिरन्तनगिरामिह तत्परत्व-तत्तत्प्रलम्भनविमूर्छितशोकहानम्। श्रायत्तमस्ति भववारिधिपातपादे। रामानुजार्यमुनिरेष जयत्यऽजस्नम्॥

श्रियी नपः श्रीपतये नमः । पूर्वाचार्यभ्येशमः।



नमे। वेदान्तविशदीकरणदीचाय परमगुरवे बाधायनमहर्षये

श्रीमते रामानुजाय नमः।

भगवद्भाष्यकारेग कतावदार्घसंबद्धः । वेदायमङ्गहः । तात्पर्यदीपिकायुक्ती । जीयात्सुमनसां मुद्रे ॥

### अशेषचिदचिद्वस्तुशेषिणे शेषशायिने । निर्मलानन्तकल्यागानिधये विष्णवे नमः॥१॥

श्रीमते रामानुजाय नमः । श्रीमते हयगीवाय नमः । श्रीश्रीनिवासमहागुरवे नमः । पूर्वाचार्येभ्या नमः । वरदं द्विरदादिशेखरं कमलाया दियतं दयानिधिम् । सकलार्थिजनार्थितप्रदं प्रणमामि प्रणतार्तिहारिणम् ॥ १ ॥ क्रत्वा ऽनवद्यं निगमान्तभाष्यं निराक्षतं येन भयं श्रुतीनाम् । प्रतारितानामबहुश्रुतैस्तं रामानुजं योगिनमात्रयामः ॥ २ ॥ श्रीभाष्यक्षदुपन्यस्तायः श्रीशैर्लपतेः पुरः । वेदार्यसंग्रहस्यास्य कुर्मस्तात्पर्यदीपिकाम् ॥ ३ ॥ त्रशेषेत्यादिश्लाकद्वयेन प्रारिप्सितप्रकरणा\*विञ्चपरिसमाप्रये श्री-

तृणां तत्प्रसिद्धार्ये च स्पृत्याचारप्राप्तं श्रुत्या मङ्गलमाचरित श्रेातृबुद्धि-समाधानार्थमार्थः । प्रतिपाद्मसंत्तेपश्च क्रियते तत्रेष्टदेवतापासनारूपम-

शास्त्रेकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम्। श्राहुः प्रकर्णं नाम ग्रन्थभेदं विपश्चितः ॥ द्धित पराभरोपपुराग्रे।तस्मवणसचितः सन्दर्भविभेषः प्रकरणपदेनेह विवस्यते । † समाधानार्थमादी दति पाः।

ङ्गलाचारः स्वपत्तस्थापनरूपः प्रतिपाद्ममंत्वेपश्च श्रीत ग्रार्थश्च क्रियृते प्रयमश्लोकेन, स्वपत्ते च प्रतिपाद्ममुपाँयोपेयात्मकं तच सिद्धवस्तुस्वरूपः मुपेयं चतुर्थानीः पदैश्चाते, नमः शब्देनोपायः सूचाते तत्रीपेवस्य ब्रह्मण उभयविभूतिवैशिष्टां पूर्व्वार्द्धनोच्यते निर्मलेत्यादिपदेनाभयनिङ्गत्वम्-च्यते तत्र विप्रतिपत्तिविषयस्य तत्त्वमसीति वाक्यस्यार्थनिष्कर्षणम्खेन नीनाविभूतिविशिष्ठत्वमुच्यते, त्रशेषचिदचिद्वस्तुशेषिण इति प्रथमपदेन जगद्भस्त्रेणाः सामानाधिकरण्यं शरीरशरीरिभावनिबन्धनं, शरीरत्वं च चेतन प्रत्यनन्याईशेषत्वम्, एवं सामानाधिऋरण्यस्य शरीरशरीरिभावनि-बन्धनस्वे सित हि भेदश्रुतिभिर्घटकश्रुतिभिश्चास्य वाक्यस्याविरोधः। त्रशेषपदं चेतनबहुत्वं दर्शयित कतिषयचेतननियन्तृताव्यावृत्तिश्चानेन मिद्भाति, वस्त्-शब्देन परमार्थत्वं विवत्तितम्, त्रशेषवस्तुशेषिण इत्येतावः ताऽलं किमधे चिदचिच्छब्दप्रयोग इति चेदुच्यते यादवप्रकाशमते सर्व-मपि चेतनमेव तत्र घटादेश्चेतन्यानभिव्यक्तिमात्रमेवेति न चिदचिद्वि-भाग इति तद्भावृत्तिश्वद्विच्छन्दाभ्यां । किञ्च मायिमते जीवब्रस्मणो-स्सामानाधिकरण्यं स्वरूपैक्यनिबन्धनम्, ऋचिद्वस्योगस्तु बाधार्थमिति सामानाधिकरण्यस्य नैकह्तपे।ऽर्थे इति तद्वावृत्तिश्चाभिषेता। क्रिञ्च भास्करमते जीवब्रह्मणार्भेदश्रुतय श्रीपाधिकभेदविषयाः, श्रविद्वह्मणार्भे-दश्रुतयः स्वाभाविकभेदविषया इति भेदश्रुत्यर्था नैकस्पोऽभ्युपगत इति तद्भावृत्तिश्वाभिष्रेता ॥

निःशेष इति वक्तये ग्रकारस्य मङ्गलार्थत्वादशेषेत्युक्तम्, एवं लीलाविभूतिविशिष्ठत्वमुक्तं भवति, नित्यविभूतियोगमाइ शेषशायिन इति, शेषशब्दः पत्नीपरिजनादेः प्रदर्शनार्थः ताच्छील्यार्थप्रत्ययान्तत्वात् भागविभूतिसंबन्धस्य स्वाभाविकतया नित्यत्वमभिषेतम् । एवमुभयविभू-तिविशिष्ठत्वमुक्तम्। ग्रिथोभयलिङ्गत्वमाइ निर्मलानन्तकल्याणनिधयद्गति, निर्मलश्चानन्तश्च कल्याणनिधिश्चेति निर्मलानन्तकल्याणनिधः। निर्गुणं निरुज्जनं। निरवद्मम् ग्रपहतः पाद्मा। समस्तहेयरहितं विष्णि । वास्य परमं

<sup>\*</sup> तत्त्वमस्यादिवाक्यस्येति पाः। 🕇 ग्रात्माः उः २।

पद्म इत्यादिषु ब्रह्मविशेषणत्वेन निर्देषित्वादिवाचिपदानां प्रयोगात्। नैमेल्यं हेयप्रत्यनीकत्वं निर्मेलत्वमनुकूलत्वं च परिच्छिचेषु केषुचित्प्राष्ट्र-तवस्तुष्वण्यस्तीति तद्घावृत्त्ययं सकलेतर\*परित्यागपूर्व्वकप्राप्यत्वादिसि-द्धार्यं तदुपयोग्यानन्त्यमाह ज्ञनन्तशब्देन, ज्ञनेन वाङ्मनसनिवृत्तिरूपार्थ-मुणनिषेधपरिहारश्चाभिष्रेत: ॥

कल्याणशब्दाऽनुकूनवाचित्वादन्नानन्दाभिधायी, न हि प्रतिकूलोपेत्येषु कल्याणशब्दप्रयोगः। यद्वा ग्रनुकूनवेदनीयत्वात्सर्वे गुणाः कल्याखशब्दवाच्याः निर्मनकल्यांणशब्दाभ्यां सामान्यविशेषाभ्यां गावलीवर्दन्यायाऽभिप्रेतः निधिशब्देन गुणागुणिभावे। विवित्ततः, ग्रनेना नन्दे। ब्रह्मेत्यादिष्वानन्दशब्दत्यानित्ववाचित्वं सिद्धमित्यभिप्रेतम्। ग्रानः व्रह्मेणो
विद्वानिति व्यतिरेकनिर्देशात्, एवं हेयप्रत्यनीकत्वकल्याणागुणाकरत्वह्पोभयितङ्गत्वं ब्रह्मण उत्तं, विष्णुशब्दे। धर्मिनिर्देशकः ग्रनेन शेषित्वमन्तर्यामित्वपर्यन्तमिति स्फारितं ह्द्या देवताविशेषनिर्णयश्च। एवं चतुर्णन्तैः
पदौर्पयवस्तु निर्वापतम्। ग्रणापायं सूचयित नम इति मन्मनाः भव मद्वत्तो।
मद्याजी मां नमस्कुर्वित्यत्र मद्वक्तशब्दस्य प्रतिपदमन्वयेन नमस्याया
भक्त्यन्तर्भावात् ध्यानार्चनप्रणामादिरिति हि वद्यते। एवं देवतापासनहपमङ्गलाचारः श्रीतः कृतः प्रतिपद्यस्वपद्यापनसंत्तेपश्चार्थतः कृतः ॥ १॥

परं ब्रह्मैवाज्ञं भ्रमपरिगतं संसरित तत्परोपाध्यालीढं विवंशमशुभस्यास्पदिमिति । श्रुतिन्यायापेतं जगित विततं मोह्नमिदन्तमा येनापास्तं स हि विजयते यामुनमुनिः ॥२॥

त्रय द्वितीयेन गुरूपासनरूपमङ्गलाचारः श्रीतः क्रियते, त्रार्थः प्रतिपाद्ये परपत्तिनराससंत्तेपश्च क्रियते, तत्र पूर्व्वार्द्धेन परपत्तीपन्याससंतिपः उत्तरार्द्धेन तिवराससंत्तेपः परं ब्रस्तैवेत्यादि, परं हेयप्रत्यनीकत्वक्रस्याय-

<sup>\*</sup> सकलचेतनाचेतनीत पा.।

<sup>†</sup> ਜੈ∙ ਤ• ਸ੍ਰ∙ €੨।

<sup>‡</sup> तै॰ उ॰ श्रानः ४६।

<sup>§</sup> ऋः १८। हथाः

गुगाकरत्वाभ्यां सर्वेविलत्तग्रम् एवकारे।विरोधं स्फोरयित संत्रितदुरिताप्र-हरत्वेन तदिष्टफलप्रदत्वेन च यदात्रयणीयं तदेवाज्ञानपरवशं चेत्को-उन्या रत्तक इति भावः । ग्रतम्-ग्रविद्यातिराहितस्वरूपम्, ग्रत एव भ्रम-परिगतं-विविधभेददर्शनशालि, संसुरति-भेददर्शनक्षतजन्मजरामरणादिः सांसारिकदुः खभागीत्यर्थः एवं शङ्करमतमुपन्यस्तम् । त्रथ भास्करमतमुप-न्यस्यते तत्परोपाध्यानीढमिति, परशब्देनीपाध्यन्तरनिरपेतं स्वत एव प्रस्तुतब्रह्मव्यतिरिक्तत्वमुच्यते पराभ्युपगतिमय्याभूताविद्यान्यत्वं च विवः तितम्, ग्रालीठं-संबद्घं, विवशं-कम्मेपरवशम्'। त्रय यादवप्रकाशमतम् त्रशुभस्यास्पदमिति, त्रचिद्गतपरिणामाईतारूपाशुभस्य चिद्ग\*तापुरुषार्थाः न्वयह्णाशुभस्य चास्पदमित्यर्थः। जीवब्रस्त्योर्भेदस्य स्वाभाविकत्वाभ्यु-पगमाच ब्रस्मण्यपुरुषार्थान्वय इति वैषम्यं दुवैचम् ग्रमेदस्यापि स्वाभावि-कत्वाभ्युपगमेनापुरुषार्थान्वयादिति भावः। ग्रचिद्रस्मणार्भेदाभेदै। स्वाभा-विकी चिद्वस्यग्रास्त्वभेद एव स्वाभाविकः भेदस्त्वापाधिकः मुक्तावभेद-वचनादिति भास्करमतं चिद्वस्त्रणारिष भेदाभेदौ स्वाभाविका मुक्ता भेदस्यापि निर्देशादिति यादवप्रकाशमतं तस्मादुक्त एवार्थः, तत्राशु-भस्यास्यदमिति न यादवप्रकाशमतापन्यासः । परं ब्रह्मेत्यादिपदेन शङ्क-रमतापन्यासः तत्परापाध्याजीङमित्यादिपदेन भास्करमतापन्यासः, इत-रदर्थसिद्धमिति केचित् । तदानीमगुभस्यास्मदमित्यचिद्गतागुभास्यदत्व-मुच्यते। तताऽपि पत्तत्रयोपन्यासः इति निर्वाहो वरं कस्यचिनमतस्या-र्घसिद्धत्वादप्यवान्तरिवभागस्य कल्प्यत्वापपत्तेः । इति - शब्दः पद्मत्रयस्व-रूपपरः । ऋष तिवराससंत्तेपः-

श्रुतिन्यायापेतिमिति श्रुतिः-प्रमाणं, तदनुयाहकस्तर्कान्यायः तन्मतसाधकं तकानुग्रहीतं प्रमाणं नास्तीत्ययः । यद्वा श्रुतिन्यायापेतं तन्मतं
प्रमाणतर्कविष्टुं बाधकतकानुग्रहीतं प्रमाणमस्तीति भावः । तिचरासे
किङ्कारणमित्यनाह नगित विततिमिति श्रुतिन्यायापेतिमिति प्रसिद्धत्वाव
तिचरासे यवः कार्य इति चेतनाह मोहनिमदं तम इति, तमायथार्थज्ञानावरणं, मोहनम् अपर्ममार्थं सम्यगर्थधीहेतुः अपास्त दूरत इत्सा-

<sup>\*</sup> चिद्रतापुरुवार्थयोग्यतारूपाशुभस्येति पाः। ा विश्वपार्थे द्वति पाः।

रितमित्यर्थः परमतिनरासः। स हीत्यादिना गुरूपासनमुतं जयत्यति-बला \*राम इतिवत् स हि विजयत इत्युक्तम् । ग्रनेन प्राकरिणकार्यस्य सा-म्प्रदायिकत्वमुक्तं भवति । एवमार्थे स्वपत्तस्यापनं परपत्तप्रतित्तेपसंतेपं कुर्व-ता देवतागुरूपासनरूपाभयविधं मङ्गलं श्रीतमाचरितं भवति तथा पूर्व्वर-नुष्ठितं नमस्कृत्य†हूषीकेशं नमा भगवते‡तस्मै व्यासायेत्यादिषु तथा च ु श्रृतिः यस्य देव ∮इत्यादि । ग्रथ प्रथमश्लोकार्थमीषद्विस्तरेख वदन् प्राकर-विक्रमर्थं सप्रमाणकं प्रतिजानीते त्रशेषजगदित्यादिना ॥ २॥

- अश्रेषजगद्धितानुशासनश्रुतिनिकरशि**र**सि समधिगताऽयमर्थः। जीवपरमात्मयायातम्यज्ञानपूर्वक-वर्णाश्रमधर्म्मेतिकर्तव्यताकपरमपुरुषचरणयुगलध्या-नार्चनप्रणामादिरत्यर्थप्रियस्तत्राप्तिफलः ॥

श्रयते नित्यमिति व्युत्पत्तिसिद्धेन श्रुतिशब्देन वेदस्यापै। स्वेयत्वादि-त्यनिर्देशक्त्वमभिष्रेतं, निकर-शब्देनाभिधीयमानकृत्स्वशाखार्थपर्याताचनं विवित्तितं, तत्राप्यनन्यपरपरभागसिद्ध इति दर्शयितुं शिरः शब्दः । बत्त्यमाः णाभिष्रायेणायमर्थे दृत्युक्तं, समधिगतः-सम्यगधिगतः ग्रनधीतशाखान्तरा-र्षप्रतिपादकेतिहासपुरागादिभिस्सहाधिगत इत्यर्थः। जगता मिण्यात्वाव भवदभिमतापायापेयपराः श्रुतयः ऋषि तु निर्विशेषवस्तुज्ञानस्यैव मोत्ते।पा-यत्वप्रतिपादनपरा इति शङ्कां व्युदस्यति त्रशेषजगद्वितानुशासनेति, जगद्वि-तानुशासनेति जगद्धितज्ञापनप्रशत्तस्य वेदस्य पूर्वमेव भ्रान्ते जगति प्रत्यचाद्य-नवगतभ्रमान्तरात्पादकत्वमनुपपचिमत्यभिष्रायः । हितमुपायापेयात्मकम् त्रन्थासनं विचिच्य ज्ञापनम् त्रन्युर्वः शासिर्विविच्य ज्ञापनार्था द्रष्ट दति हि शाब्दाः त्रशेषजगव्दब्देन सर्वाधिकारिण उच्चन्ते । हितानुशासनपरेा वेद: कथं स्वर्गाद्यपुरुषायं पुरुषायं बोधयतीति चेत् तत्तदिधकारिविशेषापे-चया पुरुषार्थत्वमस्तीति तद्वाधनं । तर्हि श्येनेना∥भिचरन् यज्ञेतिति कर्य

<sup>\*</sup> रामाः सुः सः ४२।३३।

<sup>†</sup> भार- १। १। २६।

भार १।१।३।

<sup>§</sup> भ्रवेता• उ• ५ । ३२ ४ ।

का उ। इ। ६। ६।

पापतममत्यन्ताहितं कर्म्म विद्यधातीति चेत् उच्यते तच्च मद्यविशेषेबाला-निव शठान् वशीकर्तुं । यहा देवब्रास्त्रणहिंसकादिदुष्टनियहार्थत्वेन तस्य हिततमत्विमिति । यद्वा त्रभिचारादिकम्माराध्यत्वतत्तत्कलप्रदत्वरूपभगः वदैश्वर्यविशेषज्ञापनेन तदभिधायिशास्त्रस्य हितपरत्वमिति प्रथमश्लोके उपायस्पातिसंत्रेवेण मूचितत्वात्तं विस्तरेण वदन् प्रतिज्ञातस्यार्थस्य शरी-रमाइ जीवेत्यादिना, यद्वा याचात्म्यशब्देन तत्त्वमसीति वाक्ये त्वम्पदस्य चेतनद्वयगर्भत्वं मूचितम् । ऐतदात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यमिति परमात्माः त्मकत्वं सत्यमुत्तं तस्माद्याचात्म्यशब्दस्यायमेवाभिप्रायः ज्ञानपूर्वकशब्देन वाक्यार्घज्ञानमात्रस्यानुपायत्वं सूचितं वर्णात्रमधर्म्मतिकत्तेव्यताकग्रब्देन कर्म्मेणा विविदिषासाधनत्वं समुच्चयवादश्च व्यावितती। परमपुरुषपदेन ध्येयस्य हेयप्रत्यनीकत्वकल्याणगुणाकरत्वाभ्यां सर्वविजत्तणत्वं देवतावि-शेषत्वं चेातं तमेवं विद्वान् नान्यः पन्या इति श्रीपुरूषमूक्तानुरे।धात् चरणयुगलशब्देन स्वामिनि दास्यानुगुणा स्थितिर्देशिता सर्वदा चरणद्वन्दुं व्रजामीत्यादिवचनानुगुण्यात् ध्यानाचैनप्रणामादिरित्यन्नादि-शब्देन सतः तङ्कीर्तयन्तोमामित्याद्युक्तकीर्तनयतनादया विवक्तिताः ध्यानार्चनप्रणामा-दयः सर्वे उपासनशरीरान्तर्गताः वर्णात्रमधर्माः प्रयाजादिस्थानीयाः त्राग्नेयादिषट्कस्याने ध्यानार्चनप्रणामादिः । ध्यानं मानसं नामसङ्कीतैनं वाचिकम्। त्रार्चनादि कायिकं च कम्मे यद्यपि तत्र ध्यानस्य प्राधान्यमित-रापेत्तया तथाऽपि तद्विपाकरूपपरमभक्त्यपेतयाऽर्चनादितुल्यव्यवहारः एवं त्रिविधमुपासनं यथा मन्मना भव मद्भत्ते। मद्माजी मां नमस्तुर सततं कीर्तयन्ता मां यजन्तश्च दृढव्रताः श्रवणं कीर्तनं विष्णाः स्मरणं पादसे-वनम् । ऋर्चनं वन्दनं दास्यं संख्यमात्मनिवेदनम् । इति पुंसार्पिता विष्णौ भक्तिश्वेववतत्वेत्यादि मद्याजी मदर्चनपरः वेदनध्यानादिशब्दैरन्यतमाः क्तावपर्चनप्रणामादिसहितध्यानस्योपायत्वं न्यायस्मृत्यनुग्रहीतत्रुतिसिद्धं तत्र सामान्यविशेषन्यायाद्वेदनादिशन्दानां ध्यानादिपात्विसिद्धवत् स्मृ-त्यनुग्हीतत्वात् त्रर्चनप्रणामादिसहितध्यानपरत्वसिद्धिरित्यर्थः । तस्माद् ध्यानार्चनप्रणामादिः सर्वाऽप्युपेयविरोधिनिरासकः । ऋत्यर्थेप्रिय इति

ध्यानाचैनप्रणामादिः सर्वे। ऽपि त्रत्यर्थेशीतिपूर्वकः कार्यः, मन्मना भवेत्या-दिवचने मद्गत्तामन्मना भव मद्गत्तामद्याजी भवेति प्रतिपदं मद्भक्तपदा-न्वयादिति भावः । एवं प्रथमश्लोकसंचिप्तमुपायस्वरूपं विस्तृतम् ॥

श्रस्य जीवात्मनाऽनादाविद्यासंचितपुण्यपापरूप-कर्मप्रवाहहेतुकब्रह्मादिसुरनरितर्यक्र्स्यावरात्मकच-तुर्विधदेहप्रवेशकृततत्तदात्माऽभिमानजनितावर्जनी-यभवभयविध्वंसनाव देहातिरिक्तात्मस्वरूप-तत्स्व-भाव-तदन्तर्यामिपरमात्मस्वरूप-तत्स्वभाव-तदुपा-सन-तत्फलभूतात्मस्वरूपाविभावपूर्वकानविधकाति-शयानन्दब्रह्मानुभवज्ञापने प्रवृत्तं हि वेदान्तवाक्य-जातम्।

उपयमाह तत्याप्तिपत्त इति, श्रयमर्थं इत्यर्थ-शब्दस्य विशेषणत्वात्युँ त्लिङ्गता पूर्वमुपायस्यातिसंतिप्तत्वेन तिद्विवरणपरत्वादिस्मन् यन्ये उपायप्रधाननिर्देशः । उपेयं निर्विशेषज्ञप्तिमानं निवर्त्यं मिष्णारूपमिवद्यादिकम् । उपाया वाक्यार्थज्ञानमानं, न हि मिष्णासपा गरूडध्यानिवर्त्यः
श्राप तु नायं सपं इति ज्ञानमान्निवर्त्यस्तस्मान्न भवदुक्तस्यापायतेत्यन्नाह
श्रस्येति, परमात्मेक्यानुपपत्तये तिद्वरहुस्वभावतया प्रत्यव्वसिद्वत्वमुच्यते
श्रस्येति पदेन, श्रनादिशब्देनान्यात्र्याश्रयः परिहृतः, श्रूयतां चाष्पविद्यायाः
स्वरूपं कुलनन्दन । श्रनात्मन्यात्मबुद्वियां श्रस्वे स्विमिति या मितिरित्युः
क्तप्रकाराऽन्नाविद्याऽभिषेता तया सिञ्चतम् श्रविद्यासिञ्चतं श्रविद्यासज्ञितं कर्म्मिति हि स्मृतिः उत्वेपणादिव्यावृत्त्यथे पुण्यपापशब्दः कथं पुण्यस्याविद्यासिञ्चतत्वं तद्वि देहाद्यतिरिक्तात्मज्ञानवताऽनुष्ठीयते उच्यते
यथाऽज्ञमनोदेहादिविजज्ञणत्वादेहात्मज्ञानमिवद्या तद्वता च पापं क्रियते
एवमात्मनो भगवच्छेषत्वातस्वतन्त्रात्मज्ञानमप्यविद्या तन्मूनं स्वर्गादिपतनदक्रम्मानुष्ठानमिति पुण्यस्याविद्यासिञ्चतत्वोपपत्तिरिति देहात्माभिमानिभिरज्ञहत्वादिधर्म्मके श्रात्मिन जङ्गत्वाध्यारोपवद् भगवदात्मक श्रात्मिन

स्वनिष्ठत्वारीपणं भ्रान्तिरेवेति चविद्यैव हि सा एवंविधकम्मैप्रवाहहेतुक-रचतुर्विधदेद्दववेशः तत्क्रतस्तत्तद्वेद्देष्वात्माभिमानः ग्रनात्मन्यस्वे चात्मा-त्मीयधिया कर्म्म कर्म्मणा शरीरप्रवेशः तच्छरीरसम्बन्धेनाविद्येति प्रवाही-उनादिः तेनावर्जनीयं भवभयं जन्मजरामरणादिभयं मिळीत सहस्रहत्व-उद्घेषिणापि निवर्तियतुमशक्यमित्यभिप्रायेणावर्जनीयमित्युक्तम्, तद्विध्वं-सनायेति एवं निवर्त्यमुक्तम्, ग्रम जन्यजनकभावीषपादनेन प्रतीतिमात्रसि-द्रत्वाभावाददृष्टद्वारा निवर्त्त्यमिति सिद्धं। देहातिरिक्तात्मस्वरूपतत्स्वभाः वेति स्वरूपं ज्ञानानन्दैकलत्त्रणं स्वभावा भगवक्केषत्वम् उपासकत्वानुगुणी स्वरूपस्वभावै। जीवस्यान्ते। तदन्तर्यामिपरमात्मस्वरूपतत्स्वभावेति, तद-न्तर्यामि-शब्देन जीवस्य परमात्मपर्यन्तत्वेन तद्वाचिशब्दस्य परमात्मपर्य-न्तस्विमिति सिद्धं परमात्मस्वरूपम्-ईशिवृत्वं स्वभावः-प्रणतसीलभ्यम् उ-पास्यत्वानुगुणा स्वरूपस्वभावावीश्वरस्याक्ती एवं सिद्धं रूपमुपेयमुक्तम्। तदुः पासनशब्देने।पाय उक्तः। स पूर्वे विस्तृत इति नाच विस्तृत उपेयस्य प्राप्ति-प्रकार उच्यते तत्फलभूतेत्यादिना, जापन इति जापन-शब्देन पूर्वीक्तानुशा-सनशब्दस्य स्पष्टार्थः वेदान्तवाक्यजातशब्देनैकवाक्यमात्रपर्यालोचनं व्या-वृत्तं, ब्रह्मानुभवज्ञापन इति निर्देशेन वेदान्तवाक्यानामुपासनारूपकार्यप्र-धानत्वशङ्का व्यावृत्ता ।

तत्त्व\*मित । अयं मात्मा ब्रह्म । य आत्मिन तिष्ठ-द्वात्मने।ऽन्तरे। यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरं य आ-त्मानमन्तरे। यमयित स त म्आत्मान्तर्याम्यमृतः । एष सर्वभूतान्तरात्माऽपह्णतपाप्मा दिव्यो देव एका नारा-यणः । तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति य-ज्ञेन दानेन तप्॥साऽनाशकेन । ब्रह्मविदाम्रोति॥ परम् ।

वः उत्हाधा २२। प्रते उत्थाना

## तमेवं विद्वानमृत\* इह भवति नान्यः पन्या अयनाय विद्यत इत्यादिकम्।

उक्तार्थविषयाणि तानि वाक्यान्याह तत्त्वमसीति, षद्विधतात्पर्यक्तिने पेतत्वात् तत्त्रथममुक्तम् । तत्र जीविष्णेषस्य ब्रह्मतादात्म्यं प्रतिपविमिति जीवमात्रस्य ब्रह्मात्मकत्वपरं वाक्यमाह ग्रयमात्मा ब्रह्मिति, । ग्रथ घटकश्रुतिमाह य ग्रात्मनीति, देवताविशेषिनणेयाथेमाह एष इति, उपासनस्य वर्णाश्रमधर्मोतिकर्तव्यताकत्वे प्रमाणमाह तमेतिमिति, उपासमेवीपाय इत्यत्र प्रमाणमाह ब्रह्मविदिति, ब्रह्मवित्-परमपुष्णेपासकः । उपायान्तरिनषेधमाह तमेविमिति, ग्रादि-शब्देने।पासनशब्दान्वितवाक्यानि भेदश्रुतयश्च विविचिताः । एषु वाक्येषु जीवपरयोः स्वरूपं कथं प्रतिपन्नित्याकाङ्कायामुपर्यष्टणानुग्रहीतश्रुतिप्रतिपन्नं तयोः स्वरूपं विवृच्यवन् प्रथमं जीवस्वरूपमाह-

जीवात्मनः स्वरूपं देवमनुष्यादिप्रकृतिपरिणाम-विशेषरूपनानाविधमेदरिहतं ज्ञानानन्दैकगुणं तस्यै-तस्य कर्म्मकृतदेवादिभेदे विध्वस्ते स्वरूपभेदे। वा-चामगीचरः स्वसंवेदाः ज्ञानस्वरूपमित्येतावदेव निर्दे-श्यम् । तञ्च सर्वेषामात्मनां समानम् ।

जीवात्मेति, तथात्मा प्रक्षतेस्सङ्गादहं मानादिद्र्षितः । भजते प्राक्षतान्धमानन्यस्तेभ्योऽपि सो ऽत्ययः ॥ पुमाव देवा न नरा न पश्नं च पादपः । शरीराक्षतिभेदास्तु भूपैते कर्मयानय इत्यादिषु प्रक्षतिसङ्गादेवादिशरीरसङ्गादणनेकरूपत्यदर्शनात् तदुभयवाक्यैककण्यं दर्शयचाह देवमनुष्यादिप्रकृतिपरिणामविशेषरूपेति, प्रकृतिपरिणामनिबन्धना विशेषः प्रकृतिपरिणामविशेषरूपः तदूपः नानाविध-शब्देन बाह्या देवमनुष्यादिष्ववान्तरभेदः ग्रान्तरः सुखित्वदुः खित्वाद्यवान्तरभेदश्च विवित्ततः

<sup>🕈</sup> पु. सू. ७।

<sup>+</sup> भेदेंऽपध्यस्ते इति पाः।

ज्ञानानन्दैकगुणमित्यनेन निर्वाणमय एवायमात्मा ज्ञानमयाऽमलः दुःख्य-ज्ञानमला धर्माः प्रकृति\*स्ते न चात्मन॥ इत्यस्यार्था ऽभिष्रेतः ज्ञानानन्दविशे-षगुणकं ज्ञानत्वानन्दत्वादिगुणकं वा न तु ज्ञानमात्रस्वरूपं।न नु कयं देवा-दिभेदराहित्यं प्रत्यत्वानुमानागमैः तृषाहि प्रतिपत्तिरिति शङ्कायां प्रत्यत्ता-दीनि शरीरविस्पृष्टात्मविषयाणि निष्कृष्टात्मविषयवाक्यानि तु भेदरा-हित्यं वदन्तीत्यादि वदन्रभेदशङ्कां च परिहरित तस्यैतस्येति, त्रात्राद्वैतश्च-मास्पदानि कानिचिद्वचांसि व्याख्यातानि भवन्ति तस्येति ज्ञानानन्दैकस्व-रूपत्वं विविचित्तम् एतस्येति शरीरसंबन्धाऽभिष्रेतः कर्म्मक्रतदेवादिभेदे विध्वस्त इत्यनेन एकस्वरूपभेदी हि बाह्यक्रमावृतिप्रजः। देवादिभेदे-विध्वस्ते नास्येवावरणा हि स ॥ इत्यस्याची विवृता भवति । स्वरूपभेदी वाचामगाचरः स्वसंवेदा इत्यनेन प्रत्यस्तमितभेदमित्यादिवचनं व्याख्यातं भवति एकस्वरूपेति यन्यस्यायमर्थः ज्ञानानन्दैकस्वरूपस्यात्मना बुद्धि-सुखाद्यान्तरभेदः संसारहेतुकम्मेजन्यशरीराख्यावरणहेतुकः देवादिशरीर-भेदे विनष्ठे सति नात्मना भेद ग्रावरणा हि सः। स हि देवादिशरीरभेद बावरणः तस्मात्तवाशे तत्कृतभेदो नात्मनि विद्यत इत्यर्थः नात्मनावरण इति पाठान्तरेऽर्थः स्पष्टः प्रत्यस्तमितेत्यादिग्रन्यस्यायमेवार्थः प्रत्यस्तमि-तदेवमनुष्यादिभेदं सत्तामात्रं न तु जन्मादिविकारास्पदम् ग्रत एवागीचरं वचमां देवादिभेदवचमां जायत इत्यादिवचमाम् त्रगोचरं तुच्छत्वया-वृत्त्पर्यमाहात्मसंवेद्यमिति, तच्च र्स्वह्पता धम्मेतश्च ब्रह्मशब्दाभिनव्यमित्यर्थः संसारदशायां ये।व्यवहारः तदगाचरं जानामीत्यपि तदानीं व्यवहारात् ज्ञानस्वरूपिमत्यपि न वतुं शक्यं यदि शक्यं तर्हि देवादिव्यवहारश्च शक्य इत्यन्नाह ज्ञानस्वरूपिमत्येता-वदेव निर्देश्यमिति, न स्रौपाधिकाकारभेदे विध्वस्ते तद्वाचिशब्दागोचर-त्वीमव स्वाभाविक इपवाचिशब्दागाचरत्वीमत्पर्थः सर्वशब्दागाचरं चेद्र-चसामगे।चर्रामत्यपि न शक्यते वर्तुमिति भावः । तच्य सर्वेषामात्मनां

<sup>\*</sup> प्रकतेस्ते तुनात्मन इति पा∙।

समानिमत्यनेन पुमानेका व्यवस्थित इत्यादिष्वेकशब्दे।व्याख्याता भवति तन्मनस्समतालिम्बकार्ये साम्यं हि मुक्तये निर्देशं हि समंब्रह्मेत्यादि-वचनात्॥

यवंविधचिद्दचिदात्मकप्रपञ्चस्योद्भवस्थितप्रलय-संसारनिवर्त्तनेकहेतुभूतः समस्तहेयप्रत्यनीकतयाऽन-न्तकल्याणैकतानतया च स्वेतरसमस्तवस्तुविलच-णस्वरूपोऽनवधिकांतिश्चयासंख्येयकल्याणगुणगणः स-वीत्मपरब्रह्मपरज्योतिःपरतत्त्वपरमात्मसदादिशब्द-भेदैर्निखलवेदान्तवद्योभगवाद्मारायणः पुरुषोत्तम इत्यन्तर्यामिस्वरूपम् । अ\*स्यैव च वैभवप्रतिपा-दनपराः श्रुतयः । स्वेतरसमस्तचिदचिद्वस्तुजाता-न्तरात्मतया निखलनियमनं तच्छक्ति—तदंश—तद्वि-भूति—तदूप—तच्छरीर—तत्तनुप्रभृतिभिः शब्दैस्तत्सा-मानाधिकरण्येन च प्रतिपादयन्ति ।

ययान्तर्यामिस्वरूपमाह एवंविधेति, जीवस्वरूपस्य देवादिशरीरस्य च प्रस्तुतत्वादेवं विधेत्युक्तम् । यद्वा-प्रत्यवादिप्रमाणप्रसिद्धत्योक्तम् उद्व-वेत्यादिना जगत्कारणत्वमोद्यप्रदेवे उक्ते, स्वेतरवैनज्ञण्यं वृणादेरप्यस्तीति तद्यावृत्त्यर्थं शोधकवाक्योक्ताभयनिङ्गत्वेन वैनज्ञण्यमुच्यते समस्तेत्या-दिना, कल्याण्यव्द यानन्दवाची समस्तवस्त्रविन्तवणस्वरूप इत्यत्र स्वरूपशब्देन विशेष्यांशोऽभिष्रेतः उपास्यत्वप्राप्यत्वापयोगिगृणजाताभि-प्राप्यणाह यनविधकातिशयासङ्क्षेयकल्याण्गृणगण इति, सद्वस्तात्मादि-साधारणशब्देर्भगवज्ञारायण्पुरुषोत्तमाद्यसाधारणशब्देश्चैक एवाभिधीयते इत्याह सर्वात्मत्यादिना, भगव्दब्देन हेयप्रत्यनीकत्वं कल्याण्गुणास्पदत्वं

<sup>\*</sup> तस्य चेति पाः।

च विविद्यतं नारायणशब्देनाभयविभूतिमत्त्वं पुरुषात्तमशब्देन विभूतिभूत-चिद्रचिद्वेनचर्यामत्यन्तर्यामिस्वरूपमित्युनं भवति इत्यर्थः। त्रयं भेद्रशु-तेरर्थे उक्तः, ग्रयं चाभेदशुतिविष्दु इति शङ्कायां तदैकार्थ्यमुच्यते ग्रस्य चेत्यादिना चस्य-भेदश्रुतिप्रतिपचस्य वैभवप्रतिपादनपराः श्रुतय इति भेद-शुत्यानुगुण्याद्वटकशुत्यैकार्थात्सामानाधिकरण्यस्वाभाव्याच्याभेदशुतया-ऽपि तद्वैभवप्रतिपादिका इत्यभिप्रायः। सामानाधिकरण्यवाक्यस्य तद्वैभ-वप्रतिपादकत्वं कर्यामत्यचाह स्वेतरेत्यादिना, ग्रन्तर्यामिणः परमात्मनः तदेकनियाम्यत्वेन क्रत्खस्य शरीरत्वात्तद्वाचिनः शब्दाः शरीरिपर्यन्तमिन दधतीति समानाधिकरणवाक्यैभित्रप्रवृत्तिनिमित्तपदैर्व्याधकरणवाक्यैश्च तद्वेभवमेव प्रतिपाद्यत इति सर्वश्रतीनामैकार्थ्यमित्यर्थः तिवयमनं प्रति-पादयन्तीत्यन्वयः परस्य ब्रह्मणः शक्तिस्तथेदमिखनं जगद्विष्णारंशे। द्विजात्तम विष्णारेता विभूतयः परस्य ब्रह्मणा रूपं जगत्सवे शरीरं त तत्सर्व वै हरेस्तनुः तानि सर्वाणि तद्वपुरित्यादिषु शत्त्यंशादिशब्दानां प्रयोगा द्रष्टव्यः तच्छक्तितदंश इत्यादिना प्रतिपदं तच्छब्दप्रयोगावृत्तिः रेकैकस्य निरपेत्तहेतुत्वाभिप्रायेख । यद्वायं परमात्मानं प्रति यदेतज्जग-च्हरीरम्च्यते तमेव प्रति तदेवेदं जगच्छित्तरंश इति चीच्यते, ग्रत एव पितृत्वपुत्रत्ववत्प्रतिसम्बन्धि भेदादिवराधी दुवैदः। ग्रत एव शरीरादि-शब्दानामेकार्थपरत्वेनाविरोधे वाच्ये शरीरशब्दानुगुणं शक्यादिशब्दानां वर्णनीयः । ग्रन्तरा यमयतीति लत्तरापूर्व्वकं शरीरशरीरिभावस्य मुख्यत-यात्रत्वात्कार्यापयागिविशेषत्वाच्छतिः विशिष्टे ब्रह्मणि विशेषणतयैकः देशत्वादंशः नियाम्यतया विभूतिः व्याप्यत्वे सति नियाम्यत्वात् शरी-रम् । त्रतस्सर्वेवामैकार्यमित्यभिषायः शरीरतनुशब्दाेपादानं दृष्टान्ताभि-प्रायेण क्रतं, शरीरतनुशब्दयारिव शक्त्यादिशब्दानामविराधा वर्णनीय इति भावः । एवं प्रयमश्लोकार्यः ईषद्विवृतः ।

णङ्करण्ववंचेयः । तस्य वैभवप्रतिपादनपराणामेषां सामा-नाधिकरण्यादीनां विवरणे प्रवृत्ताः केचन निर्विशेष- ज्ञानमात्रमेव ब्रह्म तज्ञ नित्यमुक्तस्वप्रकाशस्वभावमिय तक्त्वमस्यादिसामानाधिकरण्यावगतजीविकां ब्रह्में-वाज्ञं वध्यते मुच्यते च निर्विशेषचिन्मात्रातिरेकी-शेशितव्याद्मन्तविकल्पस्व इत्यं कृत्स्नं जगन्मिच्या, किश्चद्वद्धः किश्चन्मुक्त इतीयं व्यवस्था न विद्यते, इतः पूर्वं केचन मुक्ता इत्ययमधी मिच्या, एकमेव शरीरं जीववत् निर्जीवानीतराणि शरीराणि, तच्छ-रीरं किमिति न व्यवस्थितम् । आचार्या ज्ञानापदेष्टा मिच्या, शास्त्रं च मिच्या, शास्त्रप्रमाता च मिच्या, शास्त्रजन्यं ज्ञानं च मिच्या, एतत्सर्वं मिच्याभूतेनैव शास्त्रणावगम्यत इति वर्णयन्ति।

त्रथ दितीयश्लोकस्य पूर्वाद्वंस्य परण्डात्रयोपन्यासपरस्याय क्रमाद्विवरिस्वन्ययमं मायि मतसंग्रहं विवृणोति तस्य वैभवेत्यादि तस्येषामिति पदद्वयस्यामयमभिप्रायः। तस्य भेदश्रुतिभिः समस्तिचिदचिद्वस्तुविज्ञवणतया
प्रतिपवस्य ब्रह्मणः एषां भेदश्रुत्यानुगुण्यात्सामानाधिकरण्यस्वाभाव्यात्
घटकश्रुत्येकार्ध्याच्व तद्वभवप्रतिपादन्पराणामिति भावः। ग्रादिशब्देन घटकश्रुत्ये विविज्ञताः भेदिनिषेधश्रुतयो वा एषां विवरणे प्रवृत्ताः केचनेत्यनेनिवरिधः स्यादिति विरोधः स्फोरितः। केचन वर्णयन्ति दत्यन्वयः निर्विशेषज्ञानमात्रमेव ब्रह्मेति मात्रशब्देन क्वचिदंशे जङ्गल्वव्यावृत्तिर्वा कार्त्स्यन्
ज्ञानमित्यर्थः। स यथा सैन्यवघन इति श्रुतिवाक्यार्थाऽत्राभिप्रेतः। यद्वा
निर्विशेषशब्देन श्रीतिनिषेधोऽभिप्रेतः तेन ज्ञानृज्ञेयस्वरूपविशेषागुणारूपविशेषशब्देन श्रीतिनिषेधोऽभिप्रेतः तेन ज्ञानृज्ञेयस्वरूपविशेषागुणारूपविशेषाश्व निषद्वा भवन्ति। ज्ञानशब्देन ज्ञानस्वरूपतिक्तिरूपार्थगुणिनषेधोऽभिप्रेतः ज्ञानरूपस्येव ज्ञानृत्वं ज्ञेयत्वं च सिद्वान्तिनोऽभिमतम्

<sup>\*</sup> शाङ्करमतेति पा ।

मतस्तद्वावृत्त्यर्थं न दृष्टेर्द्र्ष्टारं यस्यामतमित्याद्युत्तज्ञातृत्वज्ञेयत्वनिषेधा-भिग्राया मात्रशब्दः एवकारेण सविशेषत्वप्रतिपादकवाक्यानामतत्त्वावे-दकत्वमभिष्रेतं स्वयाचातम्याज्ञानपृष्ठेको बन्धः स्वप्नकाशे वस्तुनि न सम्भवति इति ब्रस्म नित्यमुक्तमेवेत्यचा इनित्येति, वस्तुता नित्यमुक्तस्व-प्रकाशमपि जीवैक्यस्य सामानाधिकरण्यवाक्यावगतत्वात् बस्नैवाविद्या-तिरोहितं भेदभ्रममनुभवतीति कल्प्यमत एव बन्धश्व मात्रश्च उपपव दत्यर्थः । जीवैक्यं श्रुतिसिद्धमभ्युपगतं चेव्कुतिसिद्धेश्वरेशितव्यादिभेदे।ऽ-भ्यपगन्तव्य इत्यत्राह निर्विशेषेति, ब्रह्वेतवाक्यबतेन तेषां वाक्यानां मिळाविषयत्वमात्रयणीयमित्यर्थः । बहुमुक्तव्यवस्यासिद्धार्यमात्मभेदोऽ-भ्यपगन्तव्य इत्यत्राह कित्वदिति, बहुमुक्तव्यवस्या श्रुतिसिद्धत्वादङ्गीकार्या शुकादया हि मुक्ता इत्यत्राह इतः पूर्वमिति, चेछादिभिः सर्वशरीरा-ग्रामात्मवत्त्वं सिद्धं तथा सति सुखदु:खादिव्यवस्थायां चात्मनि भेदेन मोत्तबन्धव्यवस्या स्यादित्यत्राह एकमेव शरीरिमिति, जीवैक्ये सर्वशरी-राणां सजीवत्वाभावात्सुखादिप्रतिसन्धानाभाव दत्यर्थः। एकस्य सजी-वत्वं चैक्यापदेशबलात्स्वीकृतम् । एकमेव शरीरं सजीवं चेत्रच्छरीरका जीवः श्रवणमननादिभिर्बुद्वाद्वैतज्ञानः स्यादिति बन्धोन स्यादित्यत्राह तच्चरीरं किमिति न व्यवस्थितमिति, इदं शरीरं सजीवम् एतच्छरीरके। जीवा ज्ञानवानिति निश्चेतुमशक्यमित्यर्थः । शिष्याचार्य्यव्यवस्यायामा-त्मबहुत्वं स्थात् शास्त्रस्य च प्रामाण्याद्भस्तव्यतिरिक्तं सत्यं स्थादित्यत्राह माचार्य इति, प्रमाता श्रीता विवित्तिः एक्नैक्रमेव निरपेत्तं द्रषणिमिति ज्ञापनाय मिळ्याशब्दावृत्तिः । इति वर्णयन्ति इति वर्णनशब्देन यन्यप्रप-ञ्चाऽर्थद्रीस्रथञ्च विवित्तितम् ॥

भाक्तरणवर्षवेषः। अपरेऽपह्तपाप्मत्वादिसमस्तकल्याण-णोपितमपि ब्रह्मैतेनैवैक्यावबाधेन केनचिदुपाधिवि-शेषेण संबद्घं वध्यते मुच्यते च नानाविधमलरूपपरि-णामास्पदं चेति व्यवस्थिताः॥ त्रय दितीयखोत्रपूर्वाद्वेष्यभास्त्रप्रतोपन्याससंग्रहं च विवृणोति त्रपर इत्यादिना, विवरणे प्रवृत्ता इत्यनुवर्तते त्रपरे व्यवस्थिता इत्यन्वयः प्रमाणिसद्वस्य बाधायोगात्सगुणात्वं तैरभ्युपगतिमत्याह त्रपहतपाप्मत्वा-दीति,। स्वताऽपहतपाप्मत्वादियुक्तमिष ऐक्योपदेशान्यथाऽनुपपत्त्या उपा-धिसम्बन्धोऽभ्युपगत इत्याह तेनैवेति, एक्याववेश्वेन व्यवस्थिता इत्यन्वयः केनिचिद्वेवमनुष्याद्युपाधिष्वन्यतमेन तथा सित बन्धमात्तव्यवस्थाऽप्युपपद्य-त इत्याह वध्यते मुच्यते चेति, बध्यते-संसर्रति, एवं जीवत्वं ब्रह्मण उक्तम्। त्राचाचिद्वपपरिणाममाह नौनाविधेति, मल्हपशब्दीदोषह्यत्वपरः।

णव्यण्वसंबेषः। अन्ये पुनरैक्यावबाधयायातम्यं वर्णयन्तः स्वाभाविकनिरतिशयापरिमितादारगुणसागरं ब्रह्मैव सुरनरतिर्यक्र्यावरनारिकस्वर्ग्यपर्वागचेतनैकस्वभावं स्वभावताविलक्षणमविलक्षणं च वियदादिनानाबिध-मलक्षपपरिणामास्पदं चेति प्रत्यवतिष्ठन्ते ।

त्रय यादवप्रकाशमतसंग्रहं विवृशोति त्रन्ये पुनित्यादिनां, ऐक्याव-बोधित याथात्म्यं वर्शयन्त इत्युपालमः। यथाऽचिद्वस्थाः जीवेब्रस्याा-श्वैक्यमेकरूपं प्रतिपवं तथाभेदाऽप्येकरूपः प्रतिपव इति ग्रचिद्वस्याा-भेदस्य स्वाभाविकत्वं जीवब्रस्यामेदस्यापाधिकत्वं च न वाच्यमुभयत्र भेदः स्वाभाविक इति वर्शयन्त इत्यभिषायः तन्नापि सगुणत्वाङ्गीकार-माह स्वाभाविकेति, ग्रपितितत्वम् ग्रसंस्येयत्वम् उदार उत्कृष्टः प्रशस्यः तादृशो गुणसागरा गुणगणा यस्येति बहुन्नीहिः जीवगताचिद्व-ताशुभास्यदत्वमाह सुरनरेति, स्पष्टं तन्नेत्यादिना द्वितीयश्लोकोत्तराङ्गी-क्तपरपत्तप्रतिवेषसंवेषं विवृशोति श्रुत्यर्थपर्यालोचनपरा इति, पर्यालाचनं परित ग्रालोचनम् ग्रभेदभेदघटकसमानाधिकरणश्रुतितत्पार्व्यापर्याद्या-लोचनपराः। न त्वेकवाक्यमात्रवृत्ता इत्यर्थः। उदाहरन्ति भगव\*द्यामु-नाचार्या इति शेषः॥

<sup>\*</sup> सिद्धित्रये

तत्र प्रथमपत्तस्य श्रुत्यर्थपर्यालाचनपरा दुष्परिहरान् दाषान् उदाहरन्ति तथा हि प्रकृतपरामर्शितच्छब्दावगतस्य ब्रह्मणः स्वसंकल्पकृतजगदुदयिवभविवलयादयः तदैत्रत बहुँ स्यां प्रजायेयेत्यारभ्य सन्मूलाः साम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः
हत्यादिभिः पदैः प्रतिपादिताः तत्संबन्धितया प्रकरणान्तरनिर्दिष्टाः सर्वज्ञता-सर्वशक्तित्व-सर्वश्वरत्वसर्वप्रकारत्व-समाभ्यधिकनिवृत्ति-सत्यकामत्व-सत्यसंकल्पत्व-सर्वावभासकत्वाघनवधिकातिशयासंख्येयकल्याणगुणगणा अपहतपाप्मत्याद्यनेकवाक्यावगतनिरस्तनिखिलद्याषता च सर्वे तस्मिन् पत्ने
विह्नन्यन्ते।

तत्र प्रयमं तत्त्वमसीति वाक्यस्य निर्विशेषपरत्वे स्रनेकदूषणानि विव-तन् पूर्वं तच्छव्यावगतगुण्जा\*तमाह प्रक्रतित्यादिना, प्रक्रपरामर्शिति पदं हेतुगर्भं तच्छव्यो, गुण्विशिष्ठवाची प्रक्रतपरामिशित्वादित्यर्थः कथं गुणानां प्रक्रतत्विमित्यवाह स्वसंकल्येति, द्याद्यश्चद्येनानुप्रवेशनाम एपव्याकरणदया पद्यन्ते जगदुदयविभवविनयादय एव तत्तद्वाक्यप्रतिपन्नतया विशेष्यन्ते तदैत्तत्त्यादिभिः पदैः प्रतिपादिता इत्यन्तेनेन तत्प्रकरणाधीतगुणा उक्ताः सर्वशाखाप्रत्ययन्यायेन प्रकरणान्तराङ्गष्टान् गुणानाह तत्संबन्धितयिति, कारणवस्तुसंबन्धितया प्रकरणान्तरोक्तागुणा गण्यन्ते सर्वज्ञतेत्यादिना यस्संविज्ञस्सर्ववित् पराऽस्यः शक्तिविविधेव श्रूयते ईशनाय स ईशोऽ ऽस्य

<sup>\*</sup> गुणबाधमाहेति पाः। ौ यस्तर्वज्जस्तर्वविन्-मुः उराशाशाशा

<sup>1</sup> अवे उर्हा ह।

<sup>§</sup> ऋवे उर्धा×

जगता नित्यमेव नान्यो हेतुर्विद्यते ईशनाय न तत्समश्वा\*भ्यधिकश्च दृश्यतं सत्यकामः । सत्यसंकल्पः तस्य भाषाः सर्वभिदं विभाति इत्यादि-वाक्येष्वमो सर्वज्ञतादि गुणा द्रष्टव्याः । एकेकमनविधकातिशयाः कल्याण-गुणा ग्रमंख्येया इत्याह ग्रनविधकेति, हेयप्रत्यनीकत्वमाह ग्रपहतपाप्ये-ति, ग्रमी गुणास्पर्वे सृष्टुपयोगित्वेन प्रकरणान्तरोक्ता ग्राकृष्टा भवन्ति समाभ्यधिकनिवृत्तो सत्यां तदेककारणत्विष्ठिः सर्व।वभासकत्वं च । सृष्टजगत्स्यत्यपयोगित्वेन कारणत्वापेत्रितं हेयप्रत्यनीकत्वं च सर्गाद्युपयोगिह्यास्पदत्वे कर्म्मवश्यत्वेन स्वातन्त्र्यादिभङ्गप्रसङ्गात् ते सर्वे तच्छ-ब्दावगता विह्नयन्त इत्यर्थः ।

श्रय स्यात् उपक्रमेऽप्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानमुखेन कारणस्यैव सत्यतां प्रतिज्ञाय तस्य कारणभूतस्यैव सत्यतां विकारजातस्य चासत्यतां मृद्दृष्टान्तेन
दर्शयित्वा सत्यभूतस्यैव ब्रह्मणः सदेव साम्येदमग्र
श्रासीदेकमेवाद्वितीयमिति सजातीयविजातीयनिखिलभेदनिरसनेन निर्विशेषतैव प्रतिपादिता, एतच्छाधकानि प्रकरणान्तरगतवाक्यान्यपि सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म निष्कलं निष्क्रियं निर्गुणं निरञ्जनं विज्ञानमानन्दमित्यादीनि सर्वविशेषप्रत्यनीकाकारतां वाधयन्ति,

ग्रय स्यादित्यादि, उपभ्रमशब्देने।पश्चमीपश्चमी विविद्यतः तत्त्वमसीति वाक्यापेत्रया तदैत्रतिति वाक्यस्योपश्चमत्त्वेऽपि त्वेकविज्ञानेन सर्वेविज्ञा-प्रतिज्ञावाक्यं तस्याख्युपश्चमभूतिमत्यभिष्रायः । एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञान-प्रतिज्ञामुखेन कारणस्यैत्र सत्यतां प्रतिज्ञायेति, एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञान-

<sup>\*</sup> कर- जराटा ७०।

<sup>†</sup> श. अ. हा ७।३।

<sup>‡</sup> का उराधा १५।।

द्वारा एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञानप्रतिज्ञया कारणस्यैव सत्यत्वं फलितिपि-त्यर्थः । कारणस्यैव सत्यत्वं दृष्टान्तवाक्ये कण्ठोक्तमित्याह तस्येति, । दार्छान्तिकवाक्येऽपि निविशेषपरत्वमुक्तमित्याह सत्यभूतस्येति,। निषि-लभेदशब्देन स्वगतभेदे। ऽविविद्यतः विजातीयभेदान्तर्गतत्वातस्वगतभे-दस्य। शोधकवाक्यानामीप निविशेषपरत्वमाह एतदिति, एतच्छे।धकानि कारणवाक्यावगतस्य शोधकत्वात् तदैकार्ध्यन निर्विशेषपराणीत्वर्धः। सामानाधिकरण्यस्वाभाव्यात् \*निगुंगमित्यादिशोधकवाक्यान्तरैकार्थ्या-च्च सत्यं †ज्ञानं विज्ञानमानन्दमित्यादीनि शोधकवाक्यानि निर्विशेषप-राणीत्यभिग्रायेणाह सत्यं ज्ञानिमिति, । सत्यादिपदानां निर्विशेषपरत्वे प्रवृत्तिनिमित्तभेदाभावात् सामानाधिकरण्यलत्तणहानिरित्यवाह सर्ववि-शेषप्रत्यनीकेति. ।

न चैकाकारताऽवबिधि पदानां पर्य्यायता एकत्वे-ऽपि वस्तुनः सर्वविशेषप्रत्यनीकाकारत्वापस्थापनेन सर्वपदानामर्थवत्त्वादिति । नैतदेवम् एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं सर्वस्य मिथ्यात्वे सर्वस्य ज्ञातव्यस्याभा-वाज्ञ सेत्स्यति सत्यमिण्यात्वयोरेकताप्रसिक्तवा, ऋपि त्वेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञा सर्वस्य तदात्मक-त्वेमेव सत्यत्वे सिद्धाति,

प्रतियोगिविशेंषाः प्रवृत्तिनिमित्तानीत्यर्थः । तर्हि तद्भावृतिहृप-धर्मः स्थादित्यत्राह एकाकारतामिति, त्राकारशब्दः स्वरूपवाची स्वरूपमेव व्यावृत्तिरिति भाषः । निर्विशेषवस्तुपरत्वे पदानां पर्या प्य-ता स्यादिति पर्यायत्वशङ्कां परिहरति न चेति, । कुत इत्यचाह एकत्वेऽपीति, त्रर्थवत्वात्-प्रयोजनवत्वात् । त्रय सिद्धान्त माह नैतदे-

<sup>\*</sup> का उराहा २ । १ । † ते श्रागा । १। ३ । ‡ प्रतियोगिभेदाइति पागा 🖇 समानग्रकातावध्केदककत्वे सति विभिन्नग्रक्ततावच्केदककत्वं पर्यायत्वम् ।

<sup>॥</sup> सिद्धान्त्याहेति पार ।

विमिति, एकविज्ञानं सर्वेविज्ञानं च क्रिमेकं ज्ञानम्? उत ज्ञानद्वयम्?। एकत्वपत्ते किमेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं सर्वत्याभावाद्च्यते, उत्तेकस्य सर्वस्य च तादात्म्यादिति विकल्पमभिष्रेत्य प्रथमं दूषयति एकेति, एके-त्यादि स्पष्टं न सेत्स्यति इति सर्वू-शब्दस्य सर्वाभाववाचित्वाभा-वादिति भावः । द्वितीयं दूषयति सत्येति, सत्यमिळात्वयारेकताप्रसित्त-र्वति जगतः सत्यत्वं ब्रह्मणा मिळात्वं वेत्यर्थः । द्विती\*यपत्ते च एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं स्यानीप्नाकन्यायेन सर्वस्यैकसाधम्याद्यदि स्यात् तत् त्वन्मते न युक्तं कार्यस्या सत्यत्वात् एकवैधर्म्याद्वा स्यात् देवदन्तप्राधान्यज्ञानेनेतरेषा-मप्रधानतया ज्ञातत्ववत् तदानीं त्वमते मिळात्वेनेत्याध्याहारः स्यात्। ज्ञातव्या भावेन निवृत्तिलत्तणा वा स्यात् ज्ञानद्वयवैरूप्यादस्वारस्यं चेत्यभि-प्राय:। ऋषि स्विति। न हि घटपटयो: सत्यत्वे पि घटसानेन पटे। जातो भ वतीति तद्यावृत्त्यर्थमाह सर्वस्य तदात्मकत्वेनैव सत्यत्व इति, ब्रह्मात्मक-कत्वेनैव सत्यत्व इत्यर्थः। न हि कारणावस्ये ब्रह्मणि ज्ञाते कार्य्यावस्या ज्ञाता भवतीति चेद्च्यते न हि विशेषणान्तरविशिष्टाकारेण विशेषणा-न्तरान्वयः ऋषि त्वेकस्मिन्धिर्मिणि विशेषणद्वयान्वये। विवित्ततः, तस्माव ज्ञातत्वविशिष्टाकारेण सर्वत्वं सर्वत्वविशिष्टाकारेण ज्ञातता वा किंत् सर्वत्वं ज्ञातत्वं चैकात्रयवित्तेनी इति, त्रवस्थानवगमेऽपि धर्मिण ऐक्येन ज्ञाततया प्रयोगा मुख्य एव दृष्टः साऽयं देवदत्तः पूर्व्वमेव मया ऽयं ज्ञात इत्यादिषु, न हि तत्र वर्तमानकालविशिष्टत्वेन पूर्व जातः तस्मात्परि-षद्वर्शनेनामी पुरुषा दृष्टा इतिवदिदमुषपवम् । एकस्य सत्यत्वज्ञानेन व्यतिरिक्तं मिळात्वेन ज्ञातं भवतीति चेव येनाश्रुतं अष्यतीत्यादिषु वाक्येषु मिळात्वेनेत्यधाहारः एकविज्ञानस्य सर्वविज्ञानस्य च बैह्यम् ग्रमुख्यत्वं च ज्ञात्रभावात्, न हि सर्वं मिय्यात्वेन जानन् क्वचित् कश्चिज नातारिक तस्मात्सवेविज्ञानशब्देन सर्वेज्ञामनिवृत्तिनज्ञा स्यादिति एक विज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञावाक्यं किं तदात्मकत्वेनैव सत्यत्वं

<sup>\*</sup> हित्वपचे चेति पाः।

<sup>🕇</sup> कार्यस्यासामान्यादिति पाः ।

<sup>‡</sup> ज्ञातृज्ञेयाभावेनेति पा॰।

६ का. उ.। हा १। इ।

तथा सित कथं प्रतिज्ञीपपत्तिः उपक्रमवाक्यं सत्यत्वपतानुगुणमपि तदु-पसंहारापेत्तया प्रवतं न तु महावाक्यस्वारस्यापेतया, महावाक्यं च मिण्यात्वपतानुगुणं तत्त्वमित मृत्तिकेत्येत्र सत्यं सदेवैकमेवेत्यादिषु तथा प्रतीतिरिति शङ्कायामाह अयमर्थं इति, प्रतिज्ञावाक्योपक्रमभूतं स्तञ्चाऽसीति वाक्यमारभ्य व्यास्थातुं स्तन्धोऽसीति श्रूयमाणमध्यमपुष्क-षार्थदा स्वार्थमाह स्वेतकेतुं प्रत्याहेति,

अयमर्थः श्वेतकेतुं प्रत्याह स्तब्योऽस्युत्त तमादेश-मप्राह्य इति परिपूर्ण इव लह्यसे तानाचार्यान्प्रति तमप्यादेशं पृष्टवानसीति आदिश्यतेऽनेनेत्यादेशः आदेशः-प्रशासनम्, एतस्य वाऽत्तरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसा विधृता तिष्ठत इत्यादिभिरैकार्थात्,

स्तक्षोऽसीत्यादिश्रुतिवाक्योपादानं तत्र वाक्ये स्तक्षोऽसीत्यस्यार्थमाह परिपूर्ण इव लत्यस इति, प्रच्छ इति धातुर्द्धिकर्माकः वक्तृकर्माकः
वाच्यकर्मिकरचेति तत्रादेशशब्दाभिहितं वाच्यं कर्म्मित दर्शयितं तानाचार्यान् प्रतीति वक्तृकर्मा व्याहृतं न व नूनं भगवन्तस्त एतदवेदिषुर्यद्येतदवेदिष्यन्कयं मे नावत्यचिति तच्छव्दनिर्दिष्टा ग्राचार्या ग्रत्र स्मारिताः,
तानिति बहुवचनेन तमादेशिमित तच्छव्दस्याचार्यविषयत्वशङ्काव्युदासः।
तमपीति श्रोतुर्दुर्ल्कभित्यपि-शब्दाभिष्रायः । कर्म्मीदि श्रोतव्यान्तरसमुच्चये। वा ऽभिष्रेत इति श्वेतकेतं प्रत्याहेत्यन्वयः । ग्रादेशशब्दं व्याचिष्टे
ग्रादिश्यत इत्यादिना, ग्रादिश्यतेऽनेनेत्यादेश इति प्रत्ययार्थव्याव्यानम्।
ग्रादेशः प्रशासनिर्मित प्रकृत्यर्थव्याव्यानं, तत्र ग्रक्तरि च कारके संज्ञायामिति घत्रः कर्तृव्यतिरिक्तकारके विहितत्वाद्वस्त्रणस्व प्रशासने कर्तृत्वादुपदेशकर्म्मत्वोपपत्तेश्च प्रकृत्यर्थः उपदेशः प्रत्ययार्थः कर्म चेति परैव्याव्यातं तत्र प्रकृत्यर्थास्वारस्यं प्रत्ययार्थस्वारस्यम्, ग्रस्मत्पत्ते प्रकृत्यर्थस्वारस्यं प्रत्ययार्थास्वारस्यं कर्तृव्यितिरिक्तकारकविषयस्य घत्रः कथं कर्त्व-

<sup>\*</sup> स्याख्यार्थमाहेति पाः।

र्थत्वं विवतातः कारकाणि भवन्तीति न्यायेन कर्त्रोव करणान्तरनिरपेतत्वलत्तणेन करणसाधम्येरूपेण साधकतमत्वेन करणत्विवत्तया घञ्रप्रत्यय उपपद्यते, एतदिभप्रायेण हि ग्रादिश्यतेऽनेनेत्युक्तं न त्वादिश्यतीति,
विवत्तया कारकप्रवृत्तिश्चेदकत्तेरीति विधानस्य कि प्रयोजनं स्वतः
प्राप्त\*स्य कर्तृव्यितिरक्तकारकस्य कर्तरि करणत्वादिविवत्तया कर्त्रयेत्वपस्वरसमिति विभागः प्रयोजनं सूत्रस्य प्रयोजनवत्त्वेऽपि स्वारस्यमस्वारस्य
च तुल्यं चेत् किमनेन योजनान्तरेणेति चेत् उच्यते परपत्ते प्रत्ययार्थस्येव स्वारस्यमस्मत्यत्ते तुं स्वारस्यद्वयमस्ति ग्रयंस्वारस्यं शब्दस्वारस्यं
चेति प्रकृत्यर्थस्वारस्यं तावत् सिद्धं विवित्तिविशेषणस्यासाधारणाकाराभिधानं स्वतः प्राप्तं सर्वप्रशासिनृत्वं ब्रह्मासाधारणधर्मः, उपदेश्यत्वं तु
कर्म्यस्वरूपादेः साधारणं किंचापेत्तितिवधेरनपेत्तितिवधानं दुर्वलिमिति न्यायादत्रावश्यापेत्तितप्रशासिनृत्वज्ञापनमेव युक्तं नानपेतितोपदेश्यत्वज्ञापनं सस्माच्छब्दस्वारस्यमर्थस्वारस्यं चेति स्वारस्यद्वयविभवादयमेवार्थः ।
बस्तणः क्रस्वप्रशासिनृत्वे सिद्धे हि तदत्रासाधारणाकारतया वक्तव्यं
तत्र किं प्रमाणिनित्यज्ञाह एतस्य वा इति, ।

तथा च मानवं वचः प्रांशासितारं सर्वेषामित्यादि, अत्राप्येकमेवेति जगदुपादानतां प्रतिपाद्य
अद्वितीयपदेनाधिष्ठात्रन्तर्गनवारणादस्यैवाधिष्ठातुत्वमपि प्रतिपाद्यते, अतस्तं प्रशासितारं जगदुपादानभूतमपि पृष्टचानसि येन अतेन मतेन विज्ञातेनाश्रुतममतमविज्ञातं श्रुतं मतं विज्ञातं भवति इत्युक्तं
स्यात्, निखलजगदुदयविभवविलयादिकारणभूतं
सर्वज्ञत्व-सत्यकामत्व-सत्यसंकल्पत्वाद्यपरिमितादारगुणसागरं कि ब्रह्म त्वया श्रुतमिति हार्दा भावः,

<sup>\*</sup> स्वतः प्राप्तत्विमिति पाः।

<sup>†</sup> मनुस्तृः। १२। १२२।

स्पृतिमाह प्रशासितारमिति, न क्रेवलं श्रुत्यन्तरेष्वेव प्रशासितृत्वप्रसि-द्धिः ग्रस्मिन्यकरणेऽपि सिद्धमित्याह जात्रापीति, ग्रधिष्ठातृत्वं हि प्रेरकत्वं तच्च प्रशासितृत्वमिति तत्फिलितमित्पर्यः, एवमादेशशब्दार्थे उक्तः । ग्रथ तच्छब्दं च विश्रवन्याक्यार्थे च यूगजयित जात इति, येन विज्ञातं भवति तं एष्टवानसीत्यन्वयः, येन श्रुतेन मतेन विज्ञातेनेत्यध्याहारेण योजनायाः को हेतुः। उच्यते न हि ब्रह्मणः सत्तया क्रत्स्वं ज्ञातं भवति चरितु तिंदुज्ञानेमैव विज्ञातं भवतीति वस्तुसामर्थ्यात् । किंच दृष्टान्तेऽपि न हि मृत्यिग्डसत्तया घटादिर्विज्ञाता भवति ग्रीप तु तिद्वज्ञानेनेति दृष्टा-न्तसामर्थ्यात् । किंच ग्रात्मनि खस्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते इदं सर्वे विज्ञातं स्थात् कस्मिन् नु भगवोविज्ञाते सर्वेमिदं विज्ञातं भवति इत्यादिश्र-त्या च, एवं दृष्टान्तसामर्थात् बार्ष्टान्तिकसामर्थाच्च श्रुत्यन्तरकण्ठात्त्या चैवं व्याख्यातिमत्युक्तं स्यादिति कण्ठोक्त्या चाभिष्रेततया चायमेवास्याः श्रुतेरर्घ इत्यभिप्रायः । नम्बस्मिन्वाक्य उपादानत्वं हि न कपठोत्तं किं तु फ-तितं कारणत्वं ज्ञातत्वं चन कण्डेक्तम् ग्रत्र जगत्कारणत्वः द्यभिप्रायस्य किं प्रयोजनिमत्यपेतायामाह निखिलजगदिति, श्रुत्यन्तरेषु यता वा इमानि इत्यादिवाक्येषु जगत्कारणत्वलदणकं ब्रह्मावगतं तस्मादच जगत्कारणत्व-गर्भे वदतः पितुस्त्वया किं ब्रस्त श्रुतिमत्यभिप्राय इत्यर्थः।

तस्य निखिलकारणत्या कारणमेव नानासंस्थान-विशेषसंस्थितं कार्य्यमित्युच्यत इति कारणभूतसूद्म-चिदचिद्वस्तुशरीरकब्रद्धविज्ञानेन कार्यभूतमखिलं जगद्विज्ञातं भवतीति हृदि निधाय येनाश्रुतं श्रुतं भव-त्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातं स्यादिति पुत्रं प्रति पृष्ट-वान् पिता, तदेतत् सकलस्य वस्तुजातस्यैककारणत्वं पित्रहृदि निह्नितमजानन्पुत्रः परस्परविलक्षणेषु वस्तु-ष्यन्यस्य विज्ञानेन तदन्यविज्ञानस्याघटमानतां बुद्ध्वा

त्रापास्य इति प्रश्नोक्तिः तत्प्रव्यंकश्रवणाभिषायेणेत्याशयत्रानाह त्वया श्रुतिमिति, नाच ब्रस्नेति कण्टोक्तं, तस्मात् जगत्कारणत्वान्तर्भावपयाजन-उ ब्रस्मश्रवणप्रश्नः क्षताभवतीति सर्वज्ञत्वःदिगुणाःकारणत्वोपयोगितयाःकाः स्रष्ट्रादयः परिपूर्णस्येव सीनाः, त्रतस्सत्यकामत्वस्य कारणत्वेःपयेागः। हा<sup>.</sup> र्दाभाव:-हृदि निहितं तात्पर्यमित्यर्थः। कारणःचे सत्यप्येकविज्ञानेन सर्ववि-ज्ञानं नीपपद्मते कारणात्कार्यस्य द्रव्यान्तरत्वात्कारणत्वं च नीपपद्मते तथा सति ब्रह्मणोहेयास्पदत्वप्रसङ्गात्कारणस्वीपपत्तावय्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं नापद्यते नानाजातीयकार्याणां नानाजातीयकारणकत्वदर्शनादित्यचाह तस्येति, तस्य निखिनकारणतया कार्यभूतमिखनं नगद्विज्ञातं भवतीत्य-न्वयः । कारणात्कार्यस्यानन्यत्वमाह कारणमेवेति, नानासंस्यानिवशेष-संस्थितं-संस्थानविशेषविशिष्टमित्यर्थः । सूत्मि चदचिद्वस्तु गरीरशब्देन ब्र-स्त्रणाहेयास्पदत्वप्रसङ्गः परिहूतः । निर्वेदादुपसन्नाय वक्तव्यमर्थे स्वयमेव क्यं वदतीत्यचाह पुत्रं प्रति एष्टवान् पितेति, पुत्रव्यतिरिक्तानां शुश्रुवा-व्यपेत्ता पुत्रस्य तु पुत्रत्वमेव ब्रह्मोपदेशहेत्रिति शास्त्रार्थः सूचितः । पुत्र-पितृशब्दाभ्यामुद्दालकी हारुणिः स्वेतकेतुं पुत्रमुवाच तं ह पितावाचेति श्रतिवाक्यं स्मारितम्, ग्रनन्तरिमदं वाक्यं कथं नु भगवस्स ग्रादेश इति इदं कि प्रश्नरूपम्? उत चे द्यारूपमिति संशये चे द्यापरिमिति व्याच छे तदेतदित्यादिना, प्रतिवचनप्रकारेण प्रश्नार्थाविज्ञायते प्रतिवचने यथा साम्यैकेनेत्यादिना दृष्टान्तैरुपपादनर्शिदं चोदारूपमित्यभिषायः। परिची-दयति इति-विविच्चतिविशेवकाछीक्तिमकुर्वत् सामान्येन चीदयतीत्यर्थः ।

परिचादयित कथं नुभगवः स आदेश इति परिचादितः पुनस्तदेव हृदि निह्नितं ज्ञानानन्दामलत्वेकस्वरूपम-परिच्छेदामाहात्म्यं सत्यसंकल्पत्विमश्रीरनवधिकाति-श्रयासंख्येयकल्यागगुगगगौर्जुष्टमविकारस्वरूपं परं ब्रह्मैव नामरूपविभागानर्हमूक्मचिदचिद्वस्तुशरीरं स्वलीलयैव स्वसंकल्पेनानन्त-विचित्र-स्थिरत्र-च-राचरस्वरूपजगत्संस्थानं स्वांग्रेनावस्थितमिति तज्-ज्ञानेनास्य निखिलस्य ज्ञाततां ब्रुवन् लेकदृष्टं कार्य-कारणये।रनन्यत्वं दर्शदितुं दृष्टान्तमाह

वाक्यमुपादत्ते कथं न्यिति, त्रथ पिता ब्रह्मणा जगत्कारणत्वं तदुप-योगिगुणजातम् उपादानत्वनिमित्तत्वप्रयुक्तदेषशङ्कापरिहारं च विवत-न्कारणज्ञानेन कार्यविज्ञानं लोकिस्टुं दर्शयतीत्याह परिचादितः पुनिर-त्यादिना, ज्ञानानन्दामलत्वैकस्वरूषिमित विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेत्यादिशो-धकवाक्यार्था विवित्ततः स्वरूपशब्दा धर्मिस्वरूपनिरूपकधर्म्मवाची ग्र-परिच्छेद्ममाहात्म्यमित्यनेनानन्त-शब्दार्था विवित्ततः स्वरूपमपरिच्छिचः मित्यर्थः । गुणते।ऽप्यानन्त्यमाह सत्यसङ्कल्पत्विमित्रीरिति । सत्यशब्दा-र्षमाह ग्रविकारस्वरूपमिति, ग्रच स्वरूपशब्दे।विशेष्यांग्रपर: । एवमविका-रित्वादिश्रुतेर्विषये।दर्शितः । उपादानत्वादिप्रयुक्तविकारादिविषयं दर्श-यित नामरूपेति, पूर्व्वं मूत्मचिदचिद्वस्तुशरीरकमित्येतावदुक्तम् अब ना-मरूपविभागानर्रशब्देन मूल्मशब्दो व्याख्यातः । त्रनेनापादानत्वप्रयुक्तं चे।द्यं परिहृतम् । त्रय निमित्तत्वप्रयुत्तं चे।द्यं परिहरति स्वतीलया दित, त्रवाप्तसमस्तकामस्यापि सीलार्घे जगद्धापार उपपद्धत दृत्यर्थः। महायासक्ष्पजगद्धापारस्य न लीलात्विमिति चेत्तनाह स्वसङ्कल्पेनेति, सङ्कल्पमात्रसाध्यत्वाचायं महायाम इत्यर्थः । स्वांन्नेन विशिष्टस्यं स्वस्यां-शेन ब्रुवन्वतुं लेकिदृष्टं कार्यकारणये।रनन्यत्वं दर्शयितुं दृष्टान्तमाहेति कार्यकारणये।रनन्यत्वे दृष्टान्तमाहेत्यर्थः।

यथा साम्येकेन मृत्पिगडेन सर्वं मृन्मयं विज्ञातं स्यात् वाचारम्भगं विकारा नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यिमिति एकमेव मृद्द्रव्यं स्वैकदेशेन नानाव्यवहारस्यदत्वाद्यथा घटशरावादिनानासंस्थानावस्थारू-

पविकारापच्चं नानानामधेयमि मृत्तिकासंस्थानिव-शेषत्वात् मृद्द्रव्यमेवेति व्यवस्थितं न वस्त्वन्तरिमिति तथा मृत्पिगडविज्ञानेन तत्संस्थानविशेषरूपं घटश-रावादि सर्वं ज्ञातमेव भवतीत्यर्थः, ततः कृत्सस्य जगते। ब्रह्मैककारणतामजाननपुत्रः पृच्छति भगवं-स्त्वमेवेतद्भवीत्विति,

ग्रन्यत्वनिबन्धनचाद्मस्यानन्यत्वज्ञापनेन हि परिहार इति भावः। द्र-ष्टान्तवाक्यमुपादत्ते यथा साम्येकेन मृत्यिगडेनेति, तत्र कारणज्ञानेन कार्य-विज्ञानस्य सिट्टुये तये।रैक्यापपादकमुत्तरखग्रडं प्रथमं व्याचछे एकमेवेति, तत्र वाचेति पदं व्याचष्टे नाना व्यवहारास्पदत्वायेति, वाक्रशब्दा-ऽजहल्लचणया वाक्पूर्वेकव्यवहारे वर्तते, वाक्पूर्वेकव्यवहारश्च प्रयोजन-तया हेतुरित्यर्थः । विकारशब्दार्थमाह घटशरावेत्यादिना, संस्थानमेवा-वस्या सैव विकारः पाडशकश्च विकार इत्यादिषु विकारशब्दस्यावस्या-बद्द्रव्यपरत्वेन प्रयोगदर्शनात्रद्वावृत्त्यर्थमवस्थारूपविकार इत्युक्तं, नाम-धेयपदं व्याचछे नानानामधेयमिति । मृत्तिकेति पदं व्याचेष्टे मृत्तिकासं-स्यानविशेषत्यादित्यादिना, एषकारेण व्यावर्त्यमाह न वस्त्वन्तरमितीति, एवं कारणज्ञानेन कार्यज्ञानस्य उपपादकमुत्तरखण्डं व्याख्याय तदुपपाद्यं पूर्वेखराडं व्याचछे ययेति, लोके कारराजानात्कार्यज्ञानं सम्भवत् तथाः उष्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं नापपद्मते विज्ञातीयकार्याणामेककारणत्वाः यागादिति बुद्धा ब्रस्नैककारणत्वाज्ञानेन पुत्रः एच्छतीत्याह तत इत्या-दिना, विजातीयानामिप सर्वे कार्याणां ब्रह्मैवापादानं तदेव च निमित्त-मित्यपदिदेशेत्याच ततः सर्वज्ञमिति,

ततः सर्वत्रं सर्वशक्ति ब्रह्मैव सर्वकारणमित्युपदिशन् स हावाच सदेव साम्येदमग्र आसीत् एकमेवाद्विती-यमिति, अत्रेदमिति जगिर्द्विष्टम्। अग्र इति च मृष्टेः पूर्वकालः, तस्मिन्काले जगतः सदात्मकतां स-देविति प्रतिपाद्म तत्मृष्टिकालेऽप्यविशिष्टमिति कृत्वा एकमेविति सदापन्नस्य जगतस्तदानीमविभक्तनामरू-पतां प्रतिपाद्म तत्प्रतिपादनेनैव सता जगदुपादानत्वं

उपदिशत् उपदेष्टं सदेवेति वाक्योपादानम् इदमिति जगिर्विदिछ-मिति प्रक्षतमस्ति चेत् तत्परत्वमन्यया प्रत्यज्ञादिप्रमागप्रसिद्धज्ञगत्पर-त्वमेवेदं-शब्दस्योचितमिति भावः । यय दृत्यंदिना ग्रनन्तरं सृ देवेत्य-माण्त्वादयशब्दस्य प्रलयकालपरत्वमवगम्यतः इति भावः. । तस्मिन्काले जगतः सदात्मकतां सदेवेति प्रतिपाद्येति सदात्मकतां-कार्णात्मकतां सदेवेत्यनेन वैशेषिकातं कदाचित्सत्त्वं कदाचिदसत्त्वं च व्यावृतं तेन प्रलयकालेऽपि सत्त्वं फलितमित्येवमुक्तं न तु वाचिनकोऽयमर्थः सदेवेदमय एकमेवासीदिति द्यन्वयः। सञ्चब्दः प्रमाणसंबन्धाईत्वापाधिना प्रकृति-पुरुषकालविशिष्ठं ब्रह्माह कारणात्कार्यत्यान्यत्वेत जगतः कदाचित्सत्त्वं परैक्तं कारसभूतब्रह्मानन्यत्वेत जगतानित्यसत्त्विमत्यर्थः । तत्सृष्टिका-लेऽपीति जगत्सदेव चेत्प्रलये केविशेष इत्यपेदायां द्रव्यं नित्यमेब तस्याविभक्तनामरूपावस्या प्रलयः विभक्तनामरूपावस्या कार्यता इति वैषम्यमेक्रमेवेति पदेनोक्तं भवतीत्यर्थः। ग्रनेन ब्रह्मण उपादानस्वं फलि-तमित्याह तत्प्रतिपादनेनैबेति, भाव्यवस्याविशेषवतः द्युपादानत्वं, तस्माद्वत्यमाणबद्गुत्वावस्थायाः पूर्व्वावस्थाऋषनेनोपादान-त्वमुक्तं भवतीत्पर्यः । क्रत्स्वस्य कार्यस्य ब्रस्तैवापादानमस्तु तथाऽप्येक-विज्ञानेन सर्वविज्ञानं ने।पपद्मते निमित्तान्तरसम्भवात् इति शङ्कायां त-स्पैव निमित्तत्वेन निमित्तान्तरशङ्कामद्वितीयपदं व्यावर्तयतीत्याह स्वव्यति-रिकेति,।

प्रतिपादितमिति स्वव्यतिरिक्तनिमित्तकारणम-द्वितीयपदेन प्रतिषिद्धं तमादेशमप्राच्यः येनाश्रुतं श्रुतं भवतीत्यादावेव प्रशासितेव जगदुपादानमिति हृदि निह्नितम् इदानीं सुव्यक्तमेतदेवापपादयित स्वयमेव जगदुपादानं जगिन्निमित्तं च सत् तदैक्तत बहु स्यां प्रजायेयेति तदेतत्तच्छब्दवांच्यं परं ब्रह्मैव सर्वज्ञं सर्व-शक्ति सत्यसंकल्पमवाप्रसमस्तकाममि लीलार्थं वि-चित्रानन्तचिदचिन्मिश्रजगद्रपेणाह्रमेव बहु स्यां तद-

कुलालस्य विविधपरिणामशिक्तवैकल्येनानुपादानत्वं मृत्यिण्डस्य जातृस्विवरहादिनिमित्तत्वमच तूभयमद्भावाद्ध्रस्त्रैवोभयकारणिमत्यर्थः । उक्तार्थस्योपक्रमसङ्गतत्वमाह तमादेशमिति, त्रादेशग्रब्देन प्रेरिय गृत्वं काछोक्तं येनाश्रुतं श्रुतम् इत्यादिपतिज्ञानेनोपादानत्वमभिषेतं तदुभय-मच स्फुटमित्यर्थः । श्रचा अत्कार्यवादोपन्यासिनरासवावयं द्वितीययोजनायां व्याख्यास्यत इति नाचेदाहृतम् । श्रय तदनन्तरवाक्यं पूरकपदा-त्तरैः सहोपादत्ते स्वयमेवेति,

र्थं प्रजायेयेति स्वयमेव संकल्प्य स्वांशैकदेशादेव विय-दादिभूतानि सृष्ट्वा पुनरिप सैव सच्छब्दाभिह्तिता परा

सदेवेत्यादि, वाक्यं सजातीयविज्ञातीयादिभेदिनिषेधपरत्वेन परैर्थांख्यातं तदुत्तरवाक्याननुगुण्णम् ग्रास्मदुं कार्यस्येवापपादकान्युत्तरवाक्यानीन्यभिप्रायेण जगदुपादानं जगिविमित्तं सिदिति विशेषण्रद्वयोपपादानम् । एतद्व्याचच्छे तदेर्तादत्यादिना, वस्यमाणसृष्टुपपपादकविशेषणान्यास् सर्वज्ञमित्यादिना, श्रवाप्तसमस्तकामस्य प्रवृत्त्यनुपपत्तं परिहरित श्रवाप्तसमस्तकाममपि लीलार्थमिति, सङ्कल्पमात्रसाध्यत्वाव जगद्व्यापार श्रायासम्तकाममपि लीलार्थमिति, सङ्कल्पमात्रसाध्यत्वाव जगद्व्यापार श्रायासम्तकाममपि लीलार्थमिति, सङ्कल्पमात्रसाध्यत्वाव जगद्व्यापार श्रायासम्तकावतारक्ष्पबद्घत्वव्यावृत्त्ययं जगद्वपेणेत्युक्तं, तत्र बहुशब्दार्थाऽस्तीति दर्शयितं विचित्रानन्तेत्याद्युक्तं, बहु स्यां तदर्थं प्रजाययेति जायतेऽस्तीन्त्याद्यवस्यासु जायमानाऽवस्या जातावस्या वेत्युत्यक्तावेवावस्याद्वयमस्ति,

तचास्ति-शब्दवाच्यात्पदावस्या उत्पाद्यमानावस्या जायत इति शब्द-वाच्या तत्र बहु स्यामिति वाक्ये स्यामिति पदेनोत्पवावस्या विवित्तता,तत्प्-र्व्वभाविन्यत्याद्यमानावस्या तद्र प्रजायेयेत्युक्तेति विभागः । उत्पत्ता सा-धनस्य पूर्व्वभावित्वं साध्यस्य परचाद्वावित्वं सङ्कल्ये तु साध्यं पूर्व्वभावि-साधनं पश्चाद्वावि तस्मात्स्यामिति पूर्व्वमुक्तं स्वयमेवापादानभूतं तदेव सङ्कल्येत्यर्थः । स्वांशः प्रकृतिः तेजाऽबवसृष्टिवचनं वियदादेरिप प्रदर्शनाः र्थमिति वियदधिकरणसिद्धार्थाभिषायेणाह वियदादीति, श्रीभाष्ये मह-दादेरिव प्रदर्शनार्थमित्युक्तं, पुनरपीति व्यष्टिसृष्ट्रार्थमित्यर्थः । सैवेति सदे-वित्यादी निर्विशेषं वस्तुक्तं सेयं देवतेति सगुणमुच्यते इति भ्रमापनयनार्थ-मेवमुत्तम् । उत्तरत्र तेजः परस्यां देवतायामिति हि वस्यते तत्मत्यभिज्ञा-नाय परा देवतेत्युक्तम्। श्रत्र पूर्व्वापरेषु च सगुणं ब्रह्मैवे। खते दत्यर्थः । इति व्यष्टिसृष्टिसङ्कृत्यवाञ्यमुपादत्ते हन्ताःहमिति, ग्रनुपविश्य नामरूपे व्याजन रवाणीत्यचानुप्रवेशा न केवलं तत्तत्पदार्थमाचपर्यन्तनामरूपव्याकरणार्थः ग्रपि सु स्वपर्यन्तनामरूपव्याकरणार्थः चनुष्रवेशश्रवसेन मातापितृकुला-लादिनिर्वर्त्यदेवदत्तघटादिनामरूपव्याकरणते।व्यावृत्तताऽवगमात् स्यामित्युपक्रम एव स्वपर्यन्तनामरूपभान्त्वसङ्कल्पान्तहेदं तर्ह्यव्याङ्गतमा-सीत्तवामरूपाभ्यां व्याक्रियत इति नामरूपयार्द्वयोर्बस्नपर्यन्तत्वश्रवणाः त्तदनुषविश्य सच्च त्यच्चाभवदिति च श्रवणात् व्यक्टिसिङ्काल्पवाक्ये देवतैत्तत हन्ता ऽहमिमास्तिस्रो देवताः श्रनेन जीवे-नात्मनाऽनुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति, अनेन जीवेनात्मनेति । जीवस्य ब्रह्मात्मकत्वं प्रतिपाद्म ब्रह्मात्मकजीवानुप्रवेशादेव कृत्स्वस्याचिद्वस्तुनः पदा-र्थत्वम् । एवंभू स्तस्यैव सर्वस्य वस्तुना नामरूपभा-**ग्र**न्प्रवेश**ूळंकनामरूपव्याकरत्योक्तिराद्यस्टेर**प्युपनत्तरााया महदहङ्कारा-विनारूपये। ब्रह्मत्वपर्यन्तत्वात् यस्य बुद्धिः शरीरं यस्याहङ्कारः शरीरिमति

<sup>\*</sup> यवंभूतस्येवाचिद्वस्तुम इति पाः ।

हि श्रयते त्रत एव हि । प्रक्रति पुरुषं चैव प्रविश्यात्मे व्हया हरि: । त्रीभयामास सम्प्राप्ते सर्गकाते व्ययाव्ययाविति स्पृतम्। एवं व्यष्टि-सृष्टिसङ्खल्पवाक्येऽपि नामरूपव्याकरणयोर्ब्रस्तपर्यन्तत्वस्य त्वमाद्यसृष्टिसङ्कर्यवाक्यानुरोधात् तद्वृदिमिति श्रुत्यन्तरानुगुण्यात् तद-नुपविश्य सच्च त्यच्चाभवदित्यनुप्रवेश्रूपर्वकब्रह्मपर्यन्तनामरूपव्याकरणीः क्तेरचावगम्यते बहु स्यामित्युक्तं नानानामरूपभाक्त्रं मृत्यिण्डस्य घटा-दिनामरूपभात्त्ववत् किमद्वारकं जीवस्य देवादिनामरूपभात्त्ववत् । किं सद्वारकमिति संशये ग्रनेन जीवेनेत्यादिश्रुतिः सद्वारकमाह ब्रह्मणस्स-मिष्टनामरूपभान्त्वमद्वारकं महदादेजीवन्यति शरीरत्वाभावात् व्यष्टि-नामरूपभान्त्वमद्वारकं सद्वारकं च तथा सति न द्विपर्यवसानहेत्ता गे।शब्दादिवत्, त्रनेन जीवेनात्मना जीवशरीरकेण मया सिंहेन भूत्वा-बहवा मयाऽत्तादतिवत् तदनुपविश्य सच्च त्यच्चाभवदिति जीवेऽय्यन्-**नृतीयायाः** तवामभा तवश्रवणात् जीवेनात्मनेति न तावत्सहये।गलत्तर्ययं तृतीया कारकविभक्ती सम्भवन्त्यामुपपदवि-भक्तेरन्याय्यत्वादिति न्यायेनेापपदविभक्तेरनुपपत्तेः । न च करणे तृतीया-त्रानुप्रवेशं प्रति जीवस्य करणात्वाभावात् त्रानुप्रवेशस्य द्वारकर्ता हि सः परमात्मपर्यन्तत्वाच्च नेयं करखे तृतीया तस्यात्कर्त्तरि तृतीया। नन् तिङ्क्तद्वितसमासैरनिभिह्ति कारकं हि तृतीयाविभन्त्वभि-धेयम्। ग्रन तु व्याकरवाणीति तिङ्भिहितत्वा व तृतीयाऽभिधेयः कर्ना तच प्रथमेव युक्तेति चेत् न व्याकरणकर्ता हि तिङभिहितः अनुप्रवेशकर्ता तु नाभिह्ति इति स तृतीयाभिधेयः नामरूपव्याकरणानुप्रवेशिक्रययाः समान-अर्तृअत्वमनुषविश्येति त्रवाप्रत्ययेनाभिहितमिति न तृतीयाभिधेयः अर्त्तित चेव त्रवोल्यप्कर्ताहिन त्रवाभिधेयः ऋषि तुप्रत्ययान्तराभिधेवः प्रत्यया-न्तरप्रतिपवयोः कर्जारैक्यमेव न्याप्रत्ययाभिधेयं यथा समानाधिकरणवा-क्येषु प्रातिपदिकावगते विशिष्टार्थे विशेष्यांशैक्यमाचं समानविभक्त्यभिधेयं न तु विशेशेषणान्ययोविशेष्यं वा एवमशापि स्वाप्रत्ययों न कर्ने भिधायी त्रपि तु शब्दान्तरप्रतिपविक्रयाद्वयक्रचैक्यमात्राभिधायी । सर्वाप्रत्यय एव

कर्म्यभिधायीति चेत् व्याकरवाणीति तिङ्ग्रत्यया निरर्थकः स्यात् तस्मा-च्छञ्दान्तरप्रतिपत्रक्रियाद्रयकर्त्वेक्यमात्राभिधायी त्त्याप्रत्यय इत्यनुप्रवेश-क्रियाकर्ता तृतीयाभिधेयः एव कर्त्तर क्रदिति क्रत्यत्ययानां कर्त्तर्यभिहि-तत्वात् क्रत्सञ्ज्ञकः नवाप्रत्ययः कर्चभिधायीति चेव प्रयोन्तरेष्वविद्विता-नामेव क्रत्यत्ययानां कर्च्चयेत्वं न त्वर्यान्तरे विहितानां तव्यादीनां हि कर्माद्यर्थे विहिनत्वात् । त्रयं तु त्रवाप्रत्यया भावे विहितः तथाऽधिका-रात अत्र प्रातिपदिकार्थमाने यथा प्रथमा विभक्तिः तथा धात्वर्थमाने विहिता यः प्रत्ययः स भावार्थः ग्रयं तु त्रवाप्रत्यया भावे विहित इति न कर्जभिधायो । सम्मात् वृतीयया कर्ताऽभिधीयत इति निरवद्यम् ग्रनेनेत्यादिवाक्यं संत्तेपेण योजयित ग्रनेनेत्यादिना, पदार्थत्वं तत्तद-वस्थावस्थितत्वं देवमनुष्याद्याकारविशिष्ठत्वं न हि निराकारः पदार्थः पृथिवीत्वाकारविशिष्टे। हि पृथिवीपदार्थः परमात्मपर्यन्तस्यैव वस्तु-नस्तत्तवस्थाविशिष्ठत्वं न स्वतन्त्रस्येत्यर्थः । तत्पर्यन्तस्यैव देवादिनाम-भात्तवं चेत्याह एवं भूतस्येवेति, मृदात्मको घट इतिचेत् ब्रह्मात्मकत्वं स्वरूपैक्येऽप्युपपद्मते शरीरशरीप्रिभावेन तादातम्यमस्तु तथा सति किं प्रयोजनं सर्वशब्दानां परमात्मपर्यन्तत्वं चेत् परमात्मनि देवत्वमनुष्य-त्वादेः प्रक्रत्यर्थस्य द्वित्वादेविभक्त्यर्थस्य चायागाच तत्पर्यन्तत्वमुपपद्मते इति शङ्कायां विस्तरेण वाक्यार्थमाह एतदुक्तं भवतीत्यादिना,

स्विमिति च दर्शयित, एतर्दुक्तं भवित जीवात्मा तु ब्रह्मणः शरीरतया प्रकारत्वात् ब्रह्मात्मकः यस्यात्मा शरीरिमिति श्रुत्यन्तरात्, एवं भूतस्य जीवस्य शरीर-तया प्रकारभूतानि देवमनुष्पादिसंस्थानानि वस्तू-नीति ब्रह्मात्मकानि तानि सर्वाणि श्रता देवा मनुष्यो यज्ञो राज्ञसः पशुर्मृगः पन्नी वृद्धो लता काष्ठं शिला दणं घटः पट इत्यादयः सर्वे प्रकृतिप्रत्यययोगेनाभि- धायकतया प्रसिद्धाः शब्दाः लेकि तत्तद्वाच्यतया प्रतीयमानतत्तत्तंस्थानवस्तुमुखेन तदभिमानिजीव-तदन्तर्य्यामिपरमात्मपर्यन्तस्य संघातस्यैव वाचका इति, एवं समस्तचिदचिदात्मकप्रपञ्चस्य सदुपादानता

शरीरत्वमस्तु ततः किं ब्रह्मपर्यन्ताभिधानस्येत्यत्राह प्रकारत्वात इति, प्रकारस्वं दण्डकुण्डलादेरप्यस्तीति तद्मावृत्त्यर्थं शरीतया प्रकारत्वादित्यु-क्तम् १वं ब्रह्मात्मकत्वं शरीरंशरीरिभावादित्युक्तम्। त्रात्मशब्दः स्वरूपैक्ये शरीरशरीरिभावे च साधारणः। ऋच शरीरशरीरिभाव एवेति किच्या-मक्रमिति चेत्तवाह यस्यात्मेति, जीवात्मा ब्रह्मणः शरीरमस्तु ततः एवं भूतस्येति, देवत्वादिविशिष्ठशरीराणि जीवद्वारा ब्रस्मात्मकानीत्पर्थः । ततः किमित्यवाह ग्रत इति, देवाद्यवान्तरजाती-नामिष ब्रस्तपर्य्यन्तत्वं दर्शयितुं यत्तरातसादय उपात्ताः त्रप्राणिमत्सु स्व-ल्पापा ततो हि शैलाब्धिधरादिभेदान् जानीहि विज्ञानविज्ञीम्भतानि भृतानां प्राणिनः श्रेष्ठा इत्यादिभिर्कोष्टकाष्ट्रादेजीवाधिष्टितत्वश्रव-णात्। काष्ठं शिलेत्याद्युक्तं छित्रद्रमोहि काष्ठं तत्र द्रमात्रस्थाधिष्ठातृ-जीवापगमेऽपि काष्टावस्याभिमानी जीवा विद्यत एव नामक्ष्पभातवा-दिति भावः । तत्तत्संस्यानवस्तुमुखेनेत्यनेन परमात्मिन देवत्वमन्ष्यत्वा-द्यनुपपत्तिः परिहृता भवति। देवस्वद्वित्वादीनां परमात्मस्वरूपे ग्रव्य-वधानेनान्वयाभावेऽपि देवत्वादीनां प्रक्रयभिधेयानां प्रत्ययाभिधेयानां द्वित्वादीनां च परमात्मिन सद्वारकात्वयः संभवतीत्यर्थः । ऋतएव काठि-न्यवान् योबिभर्तीत्यादिरूपपद्मत इत्येतदुक्तं भवतीत्यन्वयः। त्रय चित्रत्क-रणादिवाक्यानां प्रस्तुताऽयानपेतितत्वेन तानि विद्यायापेतितवाक्याना-मर्थं संग्रहेणाह एवमित्यादिना, नामरूप्त्याकरणार्थं हि निवृत्करणं तस्मान्निवृत्करणसाध्यं नामहृपव्याकरणं सङ्गल्पवाक्ये पूर्व्वभाव्यभूत्-उत्पत्तिवाक्ये तु त्रिवृत्करणस्य पूर्व्वभावित्वं युक्तं पाठक्रमेण त्रिवृत्करणस्य पश्चाद्वावित्वेऽप्यर्थक्रमेण पाटक्रमस्य वाध्यत्वात् त्रिवृत्करणं पृर्व्वभावि

ययाऽगिनहोत्रं जुहोति यवागूं पचतीत्यत्र हि यवाग्वाः पूर्व्वभावित्व पाठक्रमबाधेनाङ्गीक्रियते यवाग्वा जुहोतीति यवाग्वा होमसाधन-तया विहितत्वात्। तद्वद्रवापि क्रमोऽनुसन्धेयः। सन्मूनाः सोम्येम इत्यादिवाक्यस्यार्थमाह एवमिति, सदुपानतासिविमित्तताशब्देन सन्मून इत्यत्र मूनशब्दार्थः उत्तः। सदायतनशब्दार्थमाह सदाधारतेति, निय-न्तृतया धारकत्वाद्वारकत्वाक्षद्यमर्थमाह सवियाम्यतेति, ज्ञनेन शेष-त्वमय्यर्थसिद्धं शरीरतया हि शरीरत्वं शेषत्वं धार्यत्वं नियाम्यत्वं च तदप्याह सच्छेषतादीति,

सिद्मित्तता सदाधारता सिद्मियाम्यता सच्छेषतादि सर्वे च सन्मूलाः सेाम्येमाः प्रजास्सदायतनास्सत्प्रतिष्ठा इत्यादिना विस्तरेण प्रतिपाद्म कार्यकारणभावादि-मुखेनैतदात्म्यमिदं सर्वं तत्सत्यमिति कृत्स्वस्य जगता ब्रह्मात्मकत्वमेव सत्यमिति प्रतिपाद्म कृत्स्वस्य जगतः स एवात्मा कृत्स्नं जगत्तस्य शारीरं तस्मान्त्वं—शब्द-वाच्यमिप जीवप्रकारं ब्रह्मैवेति सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वं प्रतिज्ञातं तत्त्वमसीति जीवविशेषे उपसंहृतम्।

त्रादिशब्देनानुत्तमविक्रुमन्यते। ग्राह्ममिति न्यायादन्यदपेवितं ग्रह्मते कार्य्यकारक्षभावादिमुखेने त्यादिशब्देन सदाधारकत्वादिकं विविचितं तेन ब्रह्मात्मकत्वमेव सत्यमिति प्रतिपाद्यते धारकत्वादिभिस्तावक्करीरात्मभावः सिद्धः कार्यकारणभावाच्य सिध्यति स्वरूपमात्रस्य कारणत्वायोगेन विशिष्टस्येव कारणत्वात्॥

ब्रह्मात्मकत्वमेवेत्येवकारेण स्वपर्यन्तत्वं प्रामाणिकमित्युक्तंभवित, ऐत-दात्म्यमेव-एतदात्मकं स्वार्णे ष्यङ्। सम्बन्धार्णे वा एतदात्मसम्बन्धीत्पर्यः ग्रस्यात्मनः शरीरतया सम्बन्धीत्युक्तं भवित, ऐतदात्म्यमिदं सर्वं स ग्रा-त्मेति निर्देशो रामानुजं लगात्मपूर्व्वजं चेति वत्मन्तव्यः। ग्रात्मशब्देन फिल-

तार्थमाह अत्स्वं जगत्तस्य शरीरमिति, श्रस्यायं पितित्युक्ते पितृत्वप्रतियोा-गिनः पुत्रत्वं द्वर्थेमिद्धं भवति, तस्मादित्यादि ऐतदात्म्यमिति सामान्येन वैयधिकरएयेन प्रतिज्ञातं ब्रह्मात्मकत्वं तत्त्वमसीति सामानाधिकरएयेन जीवविशेष उपसंहतमित्यर्थः । त्रनेनोद्वेश्यापादेयविभागनिमित्तचाद्यं परि-हूतं भवति । उद्वेश्योपादेयविभागे सति त्वं-शब्द उद्वेश्यसमपेका भवति तच्छब्दावगतकारणत्वस्य प्रमाणान्तरासिद्वृत्वात्, त्वं-शब्दस्तु लेकप्रसि-द्वप्रकारेगोद्देश्यसमर्पकः, जीवस्य ब्रह्मात्मकत्वं च न प्रत्यत्तादिप्रमागप्र-मिद्रं तस्माज्जीवमात्रपरस्त्वं-शब्दः, त्वं-शब्दाब्दावगतजीवस्य तच्छब्दा-वगतस्य ब्रह्मणश्च सामानाधिकरण्येन प्रतिपाद्ममानमैक्यं स्वरूपैक्य-मेव भवतीति चाद्मम् । परिहारस्तु ऐतदात्म्यमिति सर्वस्य ब्रह्मा-त्मकत्वस्य यथाप्राप्तमुपसंहार्यत्वात्सामान्येनोक्तस्य विशेष उपसंहारस्या-पेतितत्वाच्च जीवविशेषे पूर्व्वाक्तब्रस्मात्मकत्वं सामानाधिकरण्येने।पसं-हुर्तामिति । ऐतदात्म्यमित्यत्राप्यात्मशब्दो मृदात्मको घट इतिवत स्वरूपै-परः स्यात्, तेन तत्त्वमंसीत्यपसंहारेऽपि स्वरूपैक्यमेवातं भवति ऐतदा-त्म्यमिदं सर्वमित्यवाचिद्वसाणेरिक्यं तत्त्वमसीति जीवब्रसाणेरिक्यं चे क्त-मिति नात्रानुवाद इति शङ्काद्वयमभिषेत्याह एतद्कं भवतीति,

एतदुक्तं भवित ऐतदात्म्यमिदं सर्वमिति चेतनाचेत-नप्रपञ्चमिदं सर्वमिति निर्द्धिय तस्य प्रपञ्चस्यैष ञ्रा-त्मिति प्रतिपादितः प्रपञ्चोद्देशेन ब्रह्मात्मकत्वं प्रति-पादितमित्यर्थः । तदिदं ब्रह्मात्मकत्वं किमात्मशरी-रभावेन ? उत स्वरूपेणे ? ति विवेचनीयं, स्वरूपे-णेति चेद् ब्रह्मणः सत्यसंकल्पत्वादयः तदैक्तत बहु स्यां प्रजायेयेत्युपक्रमावगता बाधिता भवन्ति । शरीरा-त्मभावेन च तदात्मकत्वं श्रुत्यन्तराद्विशेषताऽवगतम् सर्वशब्दो हि असङ्कोचेन प्रमाणान्तरगम्यं सर्व चेतनाचेतनात्मकं जगद्दती त्यिचनाचपरत्वे सर्वशब्दस्वारस्यभङ्गात्। श्रुत्यन्तरे च इदं सर्वमस्जतित्यास्य सच्च त्यच्चाभवत् विज्ञानं चाविज्ञानं चेतीदं सर्वमिति निर्दृष्टस्य जगतश्चेतनाचेतनात्मकत्वेन विवृतत्वाच्च ऐतदातम्यमित्यत्र किमुदृश्यं किमुपादेयमित्यत्राह प्रपञ्चोद्देशेनेति, एवमेका शङ्का परिहृता। अधातम्शब्दस्य स्वरूपेक्यपरत्वं व्युदस्यित तदिदमित्यादिना, स्वरूपेणेति चेदिति, अचिद्वस्यणेाः स्वरूपेक्ये अचेतनत्वादेव सत्यसङ्कर्णत्वादिविरोधः। जीवव्यस्यणेारेक्ये तस्य कर्मावश्यत्वादेव सत्यसङ्करणत्वादिविरोधः। जीवव्यस्यणेरेक्ये तस्य कर्मावश्यत्वादेव सत्यसङ्करणत्वादिविरोधः इत्यर्थः। इतिद्वरोधपरिहाराय शरीरात्मभावः कर्ज्यत दत्यभिष्रायः। न केवलमन्या श्रुत्यर्थापत्त्या कर्ज्यः अपि तु बन्द्यण आत्मत्वं जगतस्तच्करीरत्वं च कर्ण्यात्तित्याह शरीरात्मभावेन चेति, का पुनः श्रुतिः तत्र विशेष्टारवर्णातः कर्णमित शङ्कायां श्रुतिवाक्यमाह अन्तरिति,

श्रन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां सर्वात्मेति प्रशासितः त्वरूपात्मत्वेन सर्वेषां जनानामन्तः प्रविष्टः, श्रतः सर्वात्मा सर्वेषां जनानामात्मा सर्वे चास्य श्ररीरमिन्ति विशेषता ज्ञायते ब्रह्मात्मकत्वं य श्रात्मिन् ति-ष्ठद्मात्मनाऽन्तरा यमात्मा न वेद यस्यात्मा श्ररीरं य श्रात्मानमन्तरा यमयति स त श्रात्माऽन्तर्याम्यमृतः, इति च, श्रत्राप्यनेन जीवेनात्मनेति इद्देमेव ज्ञायत इति पूर्वमेवाक्तम् । श्रतः सर्वस्य चिद्वचिद्वस्तुना ब्रह्मश्ररीरत्वात्सर्वश्ररीरं सर्वप्रकारं सर्वश्रद्धेन जीव-श्ररीयत इति तत्त्वमिति श्रासानाधिकरण्येन जीव-श्ररीरतया जीवप्रकारं ब्रह्मैवाभिद्दितम्, एवमिनिहते

<sup>\*</sup> माध्यन्दिनिवः

## सत्ययमर्था जायते त्वमिति यः पूर्वं देहाधिष्ठात्या

तत्र वाक्ये विशेषताऽवर्गातं दर्शयति प्रशासितृत्वेति, सर्वत्मिति उक्तमात्मत्वं प्रशासितृत्वक्तयामिति दर्शयितुं प्रशासितृत्वक्तपात्मत्वेतित्युक्तमात्मत्वं प्रशासितृत्वक्तयामिति दर्शयितुं प्रशासितृत्वक्तपात्मत्वेतित्युक्कामात्मतः प्रविष्ट-शब्देन राजादित्य्युः त्रीक्ति पदेन गगनादिव्यावृत्तिः । ग्रातः-ग्रन्तः प्रविश्य प्रशासितृत्वादित्यर्थः । कयं विशेषताऽवगतमित्यपेतायामेवं विशेषताज्ञायत इत्युक्तमिति न पुनक्तिः । ग्रस्मिन्वाक्ये प्रशासितृत्वविशेषतात्मस्वक्ष्यत्वस्य कर्यद्योक्तिः । शरीरत्वं गम्यम् ॥

य ग्रात्मनीति। ग्रायात्मत्वशरीरत्वकाठोक्त्यन्वतं वाक्त्यमाह य ग्रात्मनीति, यद्यपि शरीरशरीरिभावः श्रुत्यन्तरिसद्दः स्यात् तथाऽप्येतत्प्रकरिश स्वरूपैक्यं गम्यत इत्यन्नाह ग्रनापीति, ततः किं सामानाधिकरित्यिहिः रित्यनाह ग्रत इति, सामानाधिकरित्येनोपसंहारे किं प्रयोजनिमत्यनाह एवमिभिहिते सतीति,

प्रतीतः स परमात्मश्ररीरतया परमात्मप्रकारभूतः परमात्मपर्यन्तः पृथक्रिथितप्रवृत्त्यनर्इः अतस्त्वमिनित त्वत्प्रकारिविशिष्टं त्वदन्तर्यामिशमेवाचष्ट इति, अनेन अविनात्प्रवाऽजुष्पिष्ट्य नामक्ष्पे व्याकरवाणीति ब्रह्मात्मकतयेव जीवस्य श्ररीरिशः स्वनामभान्त्वात् तत्त्वमिति सामानाधिकरण्यप्रवृत्त्तयोर्द्वयारिप पदयोर्ब्रह्मेव वाच्यं,तत्रतत्पदं जगत्कारणभूतं सकलकल्याणगुणगणाकरं निरवद्यं निर्विकारमाचष्टे,त्विमिति च तदेव ब्रह्म जीवान्तर्यामिक्षपेश स्व\*श्ररीरजीवप्रकारिविशिष्टमाचष्टे, तदेवं प्रवृत्तिनिमित्तभेदेनैकस्मिन् ब्रह्मश्येव तत्त्वमिति द्वयोः पदयोर्वृत्तिकत्ता, ब्रह्मश्येव तत्त्वमिति द्वयोः पदयोर्वृत्तिकत्ता, ब्रह्मश्योनिरवद्यत्वं निर्विकारत्वं सर्वकल्याणगुणाकरत्वं

<sup>\*</sup> संग्ररीरजीवेति पाः।

यासिद्वृत्वादित्यभिषायः । तत्र कयमन्ययासिद्विरित्यत्राहः तत्र लैकिका इति,

णीत्य त्र, तत्र लैकिकास्तु पुरुषाः शब्दं व्याह्नरन्ता श-ब्दवाच्ये प्रधानांशस्य पर्मात्मनः प्रत्यत्नाद्मपरिच्छेदा-त्वाद्वाच्येकदेशभूते वाच्यसमाप्तिं मन्यन्ते। वेदान्तश्र-वणेन च व्युत्पत्तिः पूर्यते। एवमेव वैदिकास्सर्वे शब्दाः परमात्मपर्यन्तान् स्वार्थान् बाधयन्ति वैदिका एव सर्वे शब्दा वेदादेवाद्वृत्योद्वृत्य परेणेव ब्रह्मणा सर्वपदार्था-न्पूर्ववत्सृष्ट्वा तेषु परमात्मपर्यन्तेषु पूर्ववन्नामतया प्रयुक्ताः।

तत्तत्यदार्थानां ब्रह्मपर्यन्तत्वयहणे तत्तत्पर्यन्ताः च ब्रह्मस्वरूपयहणमवश्यापेतितं यथा नैल्यपीतिमादीनां द्रव्यपर्यन्तत्वयहणे
नीलपीतादिशब्दव्यत्पत्ती च तत्तद्वस्तुयहणमपेत्तितं तस्य च प्रत्यत्ताद्धः
गोचरत्वात्तत्तद्वस्तुमाचपर्यन्तत्वयहणं तत्तत्पर्यन्तव्यत्पत्तिश्चोभयमन्यथासिद्धमित्यर्थः । तर्हि व्यत्पत्त्या वेदान्तश्रवणं वेदान्तश्रवणेन च
व्यत्पत्तिरित्यचाह वेदान्तेति, एकदेशव्यत्पत्त्या वेदान्तश्रवणम्पपद्धते
वेदान्तश्रवणेन व्यत्पत्तिपूर्तिः, न च कात्स्र्येनादितः प्रभृति व्यत्पत्तिरित्त
नान्योन्यात्रय इत्यर्थः । एवं लेकिकंशब्दानां तत्तद्वस्तुमाचपर्यन्तत्वमाह
एवमेवेति, वेदिका एव शब्दाः परमात्मपर्यन्ताः स्युर्लेकिकास्तत्तद्वस्तुमाचपर्यन्ताः स्यः, व्यत्पत्तिस्वारस्यसिद्धार्यमत्त्यचाह वेदिका एवेति,
लेकिकशब्दानामिप वेदशब्देभ्यः उद्घत्य तत्तद्वस्तुषु प्रयुक्तत्वात्सर्वे शब्दा
वेदिका एवेति सर्वे परमात्मपर्यन्ता एवेत्यर्थः । तत्र प्रमाणमाह तदाहेति,

तदाह मनुः सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि विविधानि च । वेदशब्देभ्य एवादे। पृथक्संस्थाश्च निक्ममें इति, संस्थाः—संस्थानानि रूपाणि इति या-वत्। श्राह्म च भगवान् पराग्ररः नामरूपं च भू-तानां कृत्यानां च प्रपञ्चनम्। वेदग्रव्देभ्य एवादे। देवा-दीनां चकार सः॥ इति, श्रुतिश्च सूर्याचन्द्रमसे। धा-ता यथापूर्व्वमकल्पयदिति सूर्यादीन् पूर्व्ववत्परिक-लप्य नामानि च पूर्वञ्चकारेत्यर्थः। एवं जगद्भस्यणा-रनन्यत्वं प्रपञ्चितं, तेनैकेन ज्ञातेन सर्वस्य ज्ञातते।प-पादिता भवति सर्वस्य ब्रह्मकार्यत्वप्रतिपादनेन तदा-त्मतयैव सत्यत्वं नान्यथेति तत्सत्यमित्युक्तम्,

संस्थाशब्दस्य स्थित्यर्थताच्यात्रस्यर्थमाह संस्थाः - संस्थानीति, श्वाह चेति, श्रत्र मनुपराशरये। रैककण्यं दिश्तं, श्रुतिश्चेति, श्रूयांचन्द्रमसाविति निर्देशिन नामकल्पनं चार्यसिट्टमित्यभिप्रायात्पूर्व्वाक्तोपवृंहणवचनानुगुण्याच्च नामानि च पूर्ववच्चकारेति व्याख्यातं शब्दाः सर्वे वैदिका एव श्रानुपूर्व्वाभेदमाचात् नाकिकत्वं तत एव नत्तणभेदश्च । तस्मात्सर्वशब्दान्त्रस्यर्थन्ता इति । ततः किमयमर्थः इत्यारभ्य प्रतिपिपादियिषितस्यार्थस्यत्याच एविमिति, ब्रह्मण एवोपादानत्वनिमित्तत्वोपपादनेन जगद्गह्मण्यारानन्यत्वमुक्तमित्यर्थः । तेनेति जगतः सत्यत्वेन सत्यिमध्यार्थयोरेकताप्रसङ्गाद्यभावादेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानमुपपादितं भवतीत्यर्थः । सर्वस्यत्यादि तत्सत्यमिति वाक्ये ब्रह्मात्मकतयेव जगत् सत्यं स्वनिष्ठत्वमेन्यादि तत्सत्यमिति जगता ब्रह्मात्मकत्वेन सत्यत्वोपपादनानमहावाक्यस्वारस्यपि जगत्सत्यत्वानुगुण्यामित्यर्थः ॥

यथा दृष्टान्ते सर्वस्य मृद्विकारस्य मृदात्मनैव सत्य-त्वं, शोधकवाक्यान्यिप निरवदां सर्वकल्याणगुणाकरं परं ब्रह्म शोधयन्ति सर्वप्रत्यनीकाकारताबाधनेऽपि

<sup>\*</sup> मनुसमृ १।

<sup>†</sup> वि. पु. ९।५।६३।

यचेति लेाकदृष्टप्रकारेण दृष्टान्तस्य कचनीयत्वाद् दृष्टान्तस्य च सत्यत्वेन सम्प्रतिपद्मत्वाद्वाछान्तिकस्य च दृष्टान्तानुगुणत्वा-त्तसत्यमित्यादिवाक्यान्यपि जगत्मत्यत्वपराणीति महावाक्यस्वारस्यं जगत्सत्यत्वानुगुणीमत्याशयः । किञ्च मृत्यिण्डादिदृष्टान्तचयमपि परि-णामपत्तानुगुणमेव दार्छान्तिकब्रस्भकारणत्वपराणि तत्तेजोऽस्जत तदा-त्मानं स्वयमञ्जूहतित्यादिवाक्यान्यपि परिग्रामानुगुगान्येत्र । न हि रज्जुसपी-दिदृष्टान्तः श्रूयते व्यवर्तत ग्रभ्रमदित्यादिकमपि पदं न श्रूयते। सूत्रं च परि-णामात्। सूर् त्रात्मक्रते:। सूर पटवच्चेत्यादि न तु विवर्तनादिति रज्जु प्तर्पव-दिति च उपरृंहणवचनान्यपि परिणामानुगुणान्येव निस्सरन्ति यथा ले।हपि-ग्ङात् कटकमुकुटेत्यादीनि, एवं सकलश्रुतिस्मृतिसूत्रानुगुग्यात्परिणामपत्ते सुस्ये सित स च सद्वारकाऽद्वारकावा परिणाम इति विवेके ब्रह्मणानिर्देशः त्वाविकारत्वादिश्रुतिबाधप्रसङ्गात्सद्वारकत्वमेव युक्तं, यस्यात्मा शरीरिम-त्यादिश्रुतयश्च शरीरशरीरिभावं वदन्यः परिणामादिकं सद्वारकं ज्ञापयन्ति। उपवृंहगोष्ट्रिप काठिन्यवान् या बिभितं तस्मै भूम्यात्मने नम इति ब्रह्म-णोनिर्देशात्सद्वारकत्वमेव स्पष्टं सद्वारकमुपादानत्वं ब्रह्मणा मुख्यमेव शरीरवाचिपदानां शरीरिषर्यन्तत्वात् । मीमांसक्रैरिप सद्वारक्रस्यापि मुख्यत्वमभ्युपगम्यते यथा परमापूर्व प्रति प्रोत्तवादिः शेषत्वं तत्र हि यज्ञशे-षत्वं ब्रीद्यादिद्वारकम्। चरूर्वशेषत्वं ब्रीहियागद्वारकम्। चक्राया क्रीणाति गवा यजेतेत्यादिषु गुगस्य जातेश्च क्रृययजनसाधनत्वं सद्वारकमपि मुख्य-मेवाभ्युपगतम् । एवं विशिष्टस्य ब्रह्मणः शरीरद्वारकमुपादानत्वं मुख्यमेव एवं विशिष्टस्यैवापादानत्वं सर्ववेदान्तिभिरभ्युपगतम्। त्रविद्योपाधिशक्तिः विशिष्टस्पैवोपादानत्वोपपादनात्। तस्माच्चिदचिद्विशिष्टमेव ब्रह्म कारणं परिणामित्वेन न तु विवक्तीधिष्ठातृत्वेन सद्विद्यायां षड्विधतात्पर्यतिङ्गं चास्मत्पत्त एवास्ति । षद्विधतात्पर्यनिङ्गमद्वैतविषयमित्येतदभ्यपेतं तत्त् न निर्विशेषाद्वैतविषयम् । ऋषि तु विशिष्टाद्वैतविषयम् उपऋमे सदेवेति वाक्यं च निमित्तत्वापादानत्वतदुपयागिसार्वज्यसर्वग्रितत्वादिपरत्वात्सविशेष-विषयम् । उपसंहारगतं तत्त्वमसीति सामानाधिकरएयं प्रवृत्तिनिमित्तभेदेनै-

कार्यविषयत्वाद् विशिष्टाद्वैतिवषयं विशिष्टेकार्यपरस्य तत्त्वमसीति वाक्यस्यावृत्तत्वादभ्यासे। दिस्त चिदचिदात्मकप्रपञ्चस्य ब्रह्मविशेषणत्वं प्रमाणान्तरागाचरिमत्यपूर्वता चास्ति । एतदर्यज्ञानवतस्तस्य तावदेव चिरमिति मोद्योपदेशात्फलं चास्ति । एतद्विषयस्य पितापुत्रसंवादरूपत्वाद्यं यास्मवेशार्यं मृत्कार्यदृष्टान्तापत्यासादुपगत्तिश्चास्तीति षड्-विधतात्पर्यतिङ्गं विशिष्टाद्वैतविषयमित्याशय दत्यन्वयः । एवं सद्विद्यायास्सविशेषपरत्वमृत्तम् । अय शोधकवाक्यानां सविशेषपरत्वमृत्यते शोधकत्यादिना,

तत्तत्रत्यनीकाकारतायां भेदस्यावर्जनीयत्वाञ्च निर्वि-शेषवस्तुसिद्धिः। ननु च ज्ञानमात्रं ब्रह्मेति प्रतिपादिते निविशेषज्ञानमात्रं ब्रह्मेति निश्चीयते नैवं स्वरूपनिरू-पणधर्मभाब्दा हि धर्मम् खेन स्वरूपमपि प्रतिपा-दयन्ति गवादिशब्दवत् तदाह् सूत्रकारः तद्गुणसार-त्वात् तद्वापदेशः प्राज्ञवदिति, ज्ञानगुणसारत्वादा-त्मना ज्ञानमिति व्यपदेशः यथा प्राज्ञेन ब्रह्मणा वि-पश्चिता यः सर्वेज्ञः सर्वविदिति सर्वज्ञे एव ज्ञान्गुगा-सारत्वात्सत्यं ज्ञानमिति व्यपदिश्यते यावदात्मभावि-त्वाच्च न देाष इति ज्ञानेन धर्मीण स्वरूपमपि निरू-पितं न तु ज्ञानमात्रं ब्रह्मेति। क्षथमिदमवगम्यत इति चेत् यः सर्वज्ञः सर्वविद् इत्यादिज्ञात्तत्वश्रुतेः, पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च विज्ञातारमरे केन विजानीयादित्यादिश्रुतिशतसमधि-तत्र श्रीतगुणनिषेधं द्विधा परिहरति निरवदां सर्वेत्रस्याणगुणाकर-

स्रात

मिति पदद्वयेन सामान्यनिषेधा विशेषापस्यापके

स्यति कागे। वा मन्त्रवर्णादिति न्यायात् तस्मादपहतपाप्मेत्यादिभिः हेयगुणानां निषिध्यमानत्वात् गुणसामान्यनिषेधस्तत्पर्यवसायीति निरः वद्यमिति पदस्याभिप्रायः । विशेषविधाने सति सामान्यनिषेधस्तद्यति-रिकविषय एव यथाऽीनषामीयहिंसाव्यतिरिक्तविषया न हिंस्यात्सर्वाभूता-नीति सामान्यनिषेधः । तस्मात्सत्यकामस्सत्यसङ्कल्प दत्यादिभिर्मङ्गलगु-णविधाने सति गुणनिषेधस्तु तद्घतिरिक्तविषय इति सर्वेकल्याणगुणाकर-मिति पदस्याभिप्रायः। त्रार्थभेदनिषेधः परिहरिष्यते सामानाधिकरण्या-न्यचानुपपत्त्या निर्विशेषवस्तुसिद्धिं दूषयित सर्वेत्यादिना, विशेषणभेदिवव-त्तायां विशेषणभेदेन विशेष्यभेदात् युगपदिभिधाने विशेषणानामध्येक्यप्रस-क्रमेणाभिधाने विशेषणानामन्यान्यविशेषणविशेष्यभावप्रसङ्गाच्य वस्तुमात्रैक्यपरमेव सामानाधिकरण्यं तत्र प्रतियोगिरूपप्रवृत्तिनिमित्तभेद-सम्भवाच सामानाधिकरण्यलतणहानिः । वाक्यतात्पर्यानुगुणा लत्तणा तद्विस्द्रमुख्यवृत्तेर्वनीयमी । सर्वेयदनत्ताणा च न देग्यः विषं भुङ्त्वेत्यादिषु दर्शनात्सर्वेषदलवणायामपि समानविभक्त्या तात्पर्यनिश्चयः श्रीक्र्यादेः काष्यर्यादिव्यावृत्तिवच्च न व्यावृत्तिर्धर्मः स्वरूपमेव व्यावृत्तिः। न च पर्या-यता कार्ष्यादिव्यावृत्तपीतिमव्यावृत्तादिशब्दवदिति हि पूर्व्वपत्तशरीरं विस्दुविशेषणानामेव विशेष्यभेदापादकत्वाच विशेषणभेदे विशेष्यभेदः युगपदभिधानेऽपि समानविभक्त्या विशेष्यमात्रेक्यप्रतिपादनाच विशेषगौ-क्यप्रसङ्गः । पदजातं श्रुतं सर्विमित्यादिन्यायेन सर्वैः पदैर्पुगपदेवानेकविशेष-णविशिष्टैकार्थाभिधानाच विशेषणानामन्यान्यविशेषणविशेष्यभावप्रसङ्गः। उद्देश्योपादेयविभागस्तु परामर्शदशायामेवावगम्यते इति न विशेषणवि-वत्तायाः काचिदनुपपत्तिरित्येतावदभिष्रेतं श्रीभाष्यकारैः श्रीभाव्येऽभिहित-त्वात्। ग्रत्र शाक्ष्यादिदृष्टान्तव्यावृत्तिं द्विधाह सर्वेत्यादिना, सर्वेपत्यनीकाः कारताबोधनेऽपीति, कार्ष्णयत्रावृत्तीमत्यादिषु प्रतियोगितद्वावृत्ती शब्द-स्वारस्यादेव सम्प्रतिपन्ने ग्रन त्वन्वयरूपार्थाभिधायिनः शब्दस्य व्यतिरेक्षम् स्वार्थपरत्वक्र\*स्पनमयुक्तमित्यपि-शब्दस्य भावः।

<sup>\*</sup> श्रर्थपरिकल्पनमयुक्तमिति पा ।

गतमिदं ज्ञानस्य धर्म्ममात्रत्वाद्धर्ममात्रस्यैकस्य वस्तु-त्वप्रतिपादनानुपपत्तेश्च, अतः सत्यज्ञानादिपदानि स्वार्यभूतज्ञानादिविशिष्टमेव ब्रह्म प्रतिपादयन्ति तत्त्वमिति द्वयारिप पदयाः स्वार्थप्रहाणेन निर्विशे-षवस्तुस्वरूपोपस्थापनपरत्वे मुख्यार्थपरित्यागद्य । ऐक्ये तात्पर्यनिश्चयाञ्च लज्जणा देाषः साऽयं देवदत्त इतिवत् । यथा साऽयमित्यत्र तच्छब्देन देशान्तरका-लान्तरसंबन्धिपुरुषः प्रतीयते अयमिति च सन्निह्नि-तदेशवर्तमानकालसम्बन्धी तयास्सामानाधिकरगयेनै-कां प्रतीयते तत्रैकस्य युगपद् विरुद्धदेशकालसंबन्धि-तया प्रतीतिर्न घटत इति द्वयारिप पदयाः स्वरूप-मात्रीपस्थापनपरत्वं स्वरूपस्य चैक्यं प्रतिपाद्यत इति चेत्, नैतदेवं साऽयं देवदत्त इत्यत्रापि लत्तणा गन्धा विदाते विरोधाभावात्, एकस्य भूतवर्तमान-

एवं शैक्ष्यादिदृष्टान्ताव्हव्दवैषम्यमुक्तम् । ग्रथार्थवैषम्यमभिष्रेत्याहः
तत्तत्प्रत्यनीकता भेद\*स्यावक्तंनीं यत्वादिति शैक्ष्यस्य कस्यचिद्धमेत्वात्स्वह्रपमेव व्यावृक्तिः स्वह्रपे प्रतिपत्ने ग्रध्यासासहत्वाच्च, ब्रह्म तु न
कस्यचिद्धम्मभूतं स्वह्रपे प्रतिपत्ने ऽध्याससहं च तस्मात्स्वह्रपातिरकेण व्यावृक्तिरभ्युपगन्तव्येति भावः । ग्रथार्थगुणनिषेधं परिचादयित निर्वित,
न हि ज्ञानं ज्ञानान्तराश्रयो भवति तस्मात् ज्ञानस्वह्रपत्वप्रतिपादनेन
गुणनिषेधः सिद्ध इत्यर्थः। परिहरित नैविमिति,। स्वह्रपत्यादि स्पष्टं, तथाहेति धर्मवाचिशब्दस्य धर्मिपर्यत्तत्वे लक्षणा स्यादिदि शङ्कापरिहाराय

<sup>\*</sup> तत्तत्प्रत्यनीकाकारभेटस्येति पाः।

यावदात्मिति सूचमुदाहृतम् । जातिगृणयोर्व्याक्तिगृणिपर्यन्तत्वस्य लेखे प्रत्यत्तिस्द्वृत्वात्तद्वाचिशब्दानां तत्ययंन्तत्वमाश्रितम् ग्रन तु ज्ञानस्य धर्म्यन्तरिनष्ठत्वं कथमित्यभिष्रायेण चादयित ज्ञानेनेति, तत्र प्रमाणं दर्श-यित यः सर्वजस्त्वंवित् इति, ज्ञानुस्वरूपत्वश्रुत्यनुगुणं ज्ञातृत्वश्रुत्यनुगुणं ज्ञातृत्वश्रुत्यनुगुणं ज्ञानस्वरूपताश्रुतिनंयत्प्रज्ञाह परास्य शक्तिरिति, ज्ञातृत्वश्रुत्यनुगुणं ज्ञानस्वरूपताश्रुतिनंयत्प्रश्रुतिनंयत्प्रश्रुतिनंयत्पर्शः । द्वैधे बहूनां वचनमिति हि स्मृतिः भूयसां स्याद्वलीयस्त्विमिति हि मीमांसकाः । स्वाभाविकीति श्रुत्या ज्ञातृत्वादेराविद्यकत्वं च परिहृतं भवति । ज्ञानशब्दस्य ज्ञातृत्वपर्यन्तत्वे तु न कस्यचित्रैष्वयं ज्ञातृशब्दस्य ज्ञानपरत्वे तृच्यत्रत्योनिरर्थकः स्यादिति ग्रयमर्थाऽर्थसिद्व इति न कर्ण्योक्तः । ज्ञानस्य ज्ञानश्रद्धायत्वं व्याप्तिविरद्धमित्यन्नाह ज्ञानस्येति,

क्रियाद्वयसंबन्धा न विरुद्धः, देशान्तरिस्थितिर्भूता, सिद्धितिदेशिस्थितिर्वर्त्तते, अता भूतवर्त्तमानिक्रयाद्वयसंबन्धितयैक्यप्रतिपादनमिवरुद्धं, देशद्वयविरोधश्च
कालभेदेन परिहृतः। लक्षणायामिप न द्वयोरिप पदयार्लक्षणा समाश्रयणम्, एकेनैव लिक्तिन विरोधपरिहारात् लक्षणाभाव एवाक्तः देशान्तरसंबन्धितया
भूतस्यैवान्यदेशसंबन्धितया वर्तमानत्वाविरोधात् ।
एवमत्रापि जगत्कारणभूतस्यैव परस्य ब्रह्मणा जीवान्तर्यामितया जीवात्मत्वमिवरुद्धमिति प्रतिपादितं,
यथाभूतयोरेव हि द्वयारैकां सामानाधिकरण्येन प्रतीयते तत्परित्यागेन स्वरूपमात्रैकां न सामानाधिकरण्यार्थः, भिद्मप्रवृत्तिनिमित्तानां शब्दानामेकस्मिद्मर्थं

## वृत्तिस्सामानाधिकरण्यमिति हि तिद्वदः, तथा भूत-योरेवैक्यं \*सम्पादितमस्माभिः,

रकस्य धर्मिरहितस्य ज्ञानस्य ज्ञानान्तरात्रयत्वे तु न श्रुतिविरोधः उपपादितप्रकारात् व्याप्तिविरोधश्चेत् ज्ञानङ्कस्यचिद्धर्मत्वेन दृष्टीमित तवापि तुल्यं, श्रुतिबनात् स्वतन्त्रत्वं चेत् तत एव ज्ञानाद्याश्रयत्वसम्भव इति प्रतिवन्दिमुखेन व्याप्तिविरोधः परिहृतः। परपत्तस्य धर्म्मभूतस्य स्व-तन्त्रवस्त्वन्तरत्वकल्प गनुपपत्तिर्दू वर्णं चीक्तं भवति। त्रत इत्यादि स्पष्टम् त्रय प्रस्तुते प्रयं दूषणान्तरमाह तत्त्वमित्यादिना, बत्तणा स्यादित्यर्थः तात्पर्यविष्दुमुख्यवृत्तेरपि तात्पर्यानुगुणा नद्वणा प्रबनेति चे।दयित ऐक्येति, द्रष्टान्तं विशदयति ययेति, परिहरति नैतदित्यादिना, ग्रन्य-तरपदस्यापि न लक्षणेत्यभिषायेण गन्धशब्दः। विरोधाभावं विवृणोति एकस्येति, क्रियाद्वयं किमित्यत्राह देशान्तरेति, तथाऽपि देशद्वयसम्बन्धो विरुद्ध इत्यत्रांह देशद्वयेति, कालद्वयसम्बन्धविरोधे चणिकत्वप्रसङ्गाद्वेश-द्वयसम्बन्धाविरोध इत्यर्थः । देशद्वयसम्बन्धविरोधे तीर्थयात्रादिविधाना-न्पपत्तिश्वाभिष्रेता । ग्रथ पददुयलत्तवायां द्रवतामाह लत्तवायामपीति, नचणाभाव एवेत्यादि स्पष्टं साऽयं देवदत्त इत्यादा नदणा न स्यात् त्रत्र त तत्त्वम्पदावगतार्थविरोधाल्लदाणैव स्थादित्यवाह एवमवापीति, जीवात्मत्वं जीवतादातम्यं स्वरूप्येक्ये शरीरशरीरीभावे च साधारणिमिति तिद्विशेषितं जीवान्तर्यामितयेति, यदुक्तं तात्पर्यविष्द्वमुख्यवृत्तेरिप तात्प-र्यानुगुणा नज्ञणा प्रबनेति तच्छुत्या परिहरभ्रषाद्वषणान्तरं चाह यथा-भूतयोरिति, यथा भूतयोर्यद्विशेषणविशिष्टयोः तत्परित्यागेन तद्विशेषणप-रित्यागेन शब्दप्रतिपचिवशेषणपरित्यागस्य सामानाधिकरण्यप्रतिपाद्यत्वे सति हि तदनुग्णजन्याया बजीयस्त्वं यद्विशेषणं प्रवृत्तिनिमित्ततयाऽपे चितं तद्विशेषणपरित्यागे सामानाधिकरण्यस्य तात्पर्यमेव नास्ति, प्रत्युतः सामानाधिकण्यापेत्रित एव विशेषणस्वीकारः । त्रतस्तात्पर्यानुगुण्याभा-

<sup>\*</sup> रैक्यमुपपादितमिति पा ।

वाल्लत्तणा न बलीयसीत्पर्यः। विशेषणान्वयापेता कुत इत्यत्राह भिनेति, विशेषणपरित्यागरूपानुपपत्तिनास्मत्पत इत्याह तथा भूतयारिति, एवं शङ्काप रहारः कृतः। प्रवृत्तिनिमित्तभेदाभावात्सामानाधिकरण्यज्ञत्वणहानिक्ष्णं दूषणमुक्तं च भवति।

उपक्रमविरोध्युपसंहारवाकातात्पर्यनिश्चयश्च न घटते, उपक्रमे हि तदैत्तत बहु स्यामित्यादिना सत्य-सङ्कल्पत्वं जगदेककारणत्वमप्युक्तं तिद्वरोधि चावि-द्याश्रयत्वादि ब्रह्मणः, श्रिप चार्यभेदतत्संसर्गविशेष-बाधनकृतपदवाकास्वरूपतालब्धप्रमाणभावस्य शब्द-स्य निर्विशेषवस्तुवाधनासामध्याच्च निर्विशेषवस्तुनि शब्दः प्रमाणं, निर्विशेष इत्यादिशब्दास्तु केनचिद्वि-शेषेण विशिष्टतयाऽवगतस्य वस्तुनावस्त्वन्तरावगत-विशेषनिषेधकतया बाधकाः, इतरथा तेषामप्यनवबा-धकत्वमेव प्रकृतिप्रत्ययरूपेण पदस्यैवानेकविशेषग-र्भितत्वात्, श्रनेकपदार्थसंसर्गवाधकत्वाच्च वाकास्य।

उपक्रमिवरोधं दूषणमाह उपक्रमेति, तदेवीपपादयति उपक्रमे हीत्यादिना, ततः किमित्यनाह तद्विरोधि चेति, एवं प्रक्षतपरामिशंत-च्छव्दावगतगुणगणबाधः, पदद्वयनत्रणा, सामानाधिकरणयनत्तणहानिक-पक्रमिवरोधरचेति चत्वारि दूषणान्युक्तानि । अय निविशेषवस्तुनि प्रमा-णाभावो निक्ष्यते अपि चेत्यादिना, अयंभेदेति प्रकृतिप्रत्ययायंभेद-बे।धनकृतं पदत्वम् अनेकपदार्यसंसर्गविशेषबे।धनकृतं वाक्यत्विमित्यर्थः । न केवनं प्रावस्यदे।बेल्यनिक्ष्पणेन सविशेषनिविशेषविषयत्विनश्चयः स्वकृपिनिद्धित सविशेषविषयत्वेनित स्वकृपशब्दस्य भावः । प्रमाणभावः प्रिमितजनकृत्वं निविशेषवस्तुनि न शब्दः प्रमाणिमिति न वाच्यं निविशेषः

शब्दो हि तत्प्रतिपादकः। निर्विशेषशब्देन निर्विशेषवस्तु प्रमितं चेच तदृष्यम्। अप्रमितं चेवतरां, तस्माविविशेषवस्तुनि शब्दः प्रमाणमेवेत्यत्राह निविशेष इत्यादि शब्दास्त्वित. न हि निर्विशेषशब्दी निर्विभिक्तिकः पदा-न्तरानन्वितः प्रतिमिजनकः किंत् सिव्भिक्तिकः पदान्तरान्वित एव प्रमि-तिजनकः । तस्माद्विभिक्तिपदान्तरावगतिवशेषा ऋषि न निर्विशेषशब्देन निषेध्यास्तस्मात् कतिपयविशेषनिषेधपरतया बाधका निर्विशेष।दिशब्दा न क्रत्स्वविशेषनिषेधपराः। तथा सित माता मे वन्धेतिवद् व्याहितः स्यात् तस्माचिर्विशेषशंब्दोनिर्विशेषवस्तुनि न प्रमितिजनक इत्यर्थः । बेाधकत्वं प्रमितिजनकत्वम् अनवबेश्यकत्वमेवोपपादयति प्रकृतिप्रत्ययरूपेगोति. प्रमिताप्रमितविकल्पाऽतिदुःस्यः तथा सति सर्वदर्शनेषु पूर्वपनापन्यास-तिवरसनानुपपत्तेः। पूर्वपतः प्रमितश्चेच दूष्य इति अप्रमितश्चेच दूष्य इति पूर्वणवस्तु प्रतीत एव न तु प्रमितः प्रतीतिसिद्धत्वाच्च दूषणमपि युक्त-मिति चेत् तर्हि ग्रङ्गत्यग्र इत्यादिवाक्यवत् निर्विशेषशब्देन प्रतीतिजीयते न तु प्रमितिः। तस्माचिचिंशेषवस्तुप्रतीतं दूष्यमेवेत्यभिप्रायेण न निर्वि-शेषे वस्तुनि शब्दः प्रमाणिमत्युक्तं, निर्विशेषवस्तुविषयप्रतीतिजनकत्वं-नास्माभिनिषिध्यते किं तु प्रमितिजनकत्व वेव निषिध्यते तस्माद प्रमि-नाप्रमिनविकल्पाकाशः ।

श्रथ स्यात् नास्माभिर्निर्विशेषे स्वयम्प्रकाशे वस्तुनि शब्दः प्रमाणामित्युच्यते स्वतः सिद्धस्य प्रमाणानपेत्व-त्वात् सर्वैः शब्देस्तदुपरागिवशेषा ज्ञातृत्वादयः सर्वे निरस्यन्ते, सर्वेषु विशेषेषु निवृत्तेषु वस्तुमात्रमनव-च्छिद्यं स्वयम्प्रकाशं स्वत एवावतिष्ठत इति, नैतदेवं केन शब्देन तद्वस्तु निर्द्धिश्य तद्गता विशेषा निरस्यन्ते ज्ञिमात्रशब्देनित चेन्न से।ऽपि स्विशेषमेव वस्त्व-वलम्बते प्रकृतिप्रत्ययरूपेण विशेष गर्भितत्वात् । ज्ञा

<sup>\*</sup> विशेषगर्भत्वादिति पार ।

त्रववीधन इति सकर्मकः सकर्तकः क्रियाविशेष क्रियान्तरव्यावर्त्तकस्वभावविशेषश्च प्रकृत्याऽवगम्यते प्रत्ययेन लिङ्गसङ्खादयः स्वतः सिद्धावप्येतत्स्वभाव-विशेषविरहे सिद्धिरेव न स्यात्। अनन्य\*साधनस्वभा-वतया हि ज्ञप्तेः स्वतः सिद्धिरुच्यते ब्रह्मस्वरूपं कृत्स्ं सर्वदा स्वयमेव प्रकाशते चेत् न तस्मिन्नन्यधर्मा-ध्यासः सम्भवति । न हि रज्जुस्वरूपे ऽवभासमाने सर्पत्वादिरध्यस्यते,

त्रता निर्विशेषादिशब्दाः कतिपयविशेषनिषेधपराः क्रत्स्वनिषेधपरत्वे व्याघातादेव न प्रमितिजनका इत्यर्थः। एवं निर्विशेषवस्तुनेानिष्प्रमा-णकत्वपुक्तं स्वयम्पकाशस्य वस्तुनः प्रमाणानपेतत्वाच्छब्दा भेदनिषे-धपर एवेति शङ्कते ग्रथ स्यादित्यादिना, प्रमाणानपेतस्व वेदान्त-वैयर्ध्यमित्यत्राह सर्वै: शब्दैरिति, तदुपरागविशेषाः-तदारोपितविशेषा इत्यर्थः । ग्रनविच्छित्रम् ग्रवच्छेदकज्ञातृज्ञेयादिनिवृत्त्या विमत्यर्थः । स्वत एव प्रमाणान्तरिनरपेत्तम्परिहरित नैतिदित्यादिना, केन शब्देनेति केनचित्पदेन ब्रस्न निर्दिश्य तिद्वशेषा निरसनीयाः ग्रनिर्दिश्य विशेषनिरसने ब्रह्मणे।ऽपि स्वेतरव्यावृत्तत्वेन विशेषत्वाद्विशेषनिषेधे ब्रस्मापि निषिद्धं स्थादिति तत्परिहाराय ब्रस्न केनचित्पदेन निर्देष्टव्यमेव वेदान्तेषु त्र्रयमाणानां ब्रह्मवाचिपदानां निर्वाहार्थं च केनचित्पदेन ब्रह्मणा निर्देश्यत्वमभ्युपगन्तव्यमित्यभिषायेण केन शब्देनेत्युकं, ज्ञाप्तिमान्नेत्यादि स्पछं क्यं सविशेषवस्त्ववलम्बत इत्यचाह प्रकृतिप्रत्यपयोगेनेत्यादि. तदेव विवृणोति जा अवबोधन इति, जिन्तमात्रशब्दस्य प्रस्तुतत्वात् जा ग्रवबोधन इति धातुरुतः। इदं ब्रह्मवाचिसर्वेषदानां प्रकृतिप्रत्ययविभागस्य प्रदर्शनार्थे क्रियाविशेष इति धात्वर्थत्वाद्वर्म्यन्तरनिष्ठत्वाच्च क्रियाविशेष

<sup>\*</sup> श्रन्यसाधनस्वभावतया हि इति पार ।

दत्युक्तं न तु स्पन्दनात्मकत्वात् क्रियान्तरव्यावर्तकस्वभावविशेषश्चेति व्यावर्तकस्वभावः स्वयम्यकाशत्वं क्रियान्तराणि हि जडह्णणि निङ्गस-द्व्यादय इति ज्ञानज्ञप्रादिशब्दानां निङ्गस्य शब्दसाधृत्वमानार्थत्वेऽपि देवे-श्वरपुरुषोत्तमादिशब्दानां निङ्गस्यार्थवत्त्वात् निङ्गसंख्यादय इत्युक्तं, स्वयं-प्रकाशत्विसिद्धिर्पि सविशेषत्वादेवेत्याहं स्वतः सिद्धावपीति, एतत्स्वभाव-विशेषविरहे-सक्तमंकत्वसर्तृकत्वविरहे,सिद्धिरेव-प्रमाणमेवनस्यादित्यर्थः कृत इत्यनाह ग्रन्यसाधनस्वभावतयेति, ज्ञातुर्विषयव्यवहारहेतुत्तया हि स्वयंप्रकाशत्वं त्वया साधितिमत्यर्थः । स्वसम्बन्धादर्थान्तरे तद्व्यवहार-हेतुत्वं हि स्वयं प्रकाशत्वानुमानहेतुः। एवं निर्विशेषत्वे स्वयंप्रकाशत्वानुप-पत्तिस्ता । निर्विशेषत्वे ग्राव्हादिकाऽविद्यानिवृत्त्यनुपपत्तिमाह ब्रह्मस्व-हृपमित्यादिना, कृत्स्नं-ज्ञात\*व्यविशेषरित्तम्। ग्रसम्भवः क्रयमित्यनाह न हीति, क्रत्स्वावभासे ऽध्यासायोगात् ग्रनवभासमानांशः स्वीकार्य इत्यर्थः ।

श्रत एव हि भवद्भिराच्छादिकाऽविद्याभ्युपगम्यते
ततश्च शास्त्रीयनिवर्तकज्ञानस्य ब्रह्मणि तिरोहितांशा
विषयः। श्रन्यथा तस्य निवर्त्तकत्वं च न स्यात्। श्रधिष्ठानातिरेकिरज्जुत्वप्रकाशनेन हि सर्पत्वं बाध्यते।
एकश्चेद्विशेषा ज्ञानमात्रे वस्तुनि शब्देनाभिधीयते
स च ब्रह्मविशेषणं भवतीति सर्वश्रुतिप्रतिपादितसवंविशेषणिबशिष्टं ब्रह्म भवति, श्रतः प्रामाणिकानां
न केनापि प्रकारेण निर्विशेषवस्तुसिद्धिः। निर्विकल्पकप्रत्यवेऽपि सविशेषमेव वस्तु प्रतीयते, श्रन्यथा सविकल्पके से।ऽयमिति पूर्व्वावगतप्रकारविशिष्टप्रत्ययानुपपत्तेः, वस्तुसंस्थानविशेषरूपत्वाद्वीत्वादेर्निर्विकल्प-

<sup>\*</sup> ज्ञातव्यावशेषरिहतमिति पाः।

कदशायामि ससंस्थानमेव वस्तिवत्यमिति प्रतीयते। द्वितीयादिप्रत्ययेषु तस्यैव संस्थानिवशेषस्यानेकवस्तु-निष्ठतामात्रं प्रतीयते संस्थानरूपप्रकाराख्यस्य पदा-र्थस्यानेकवस्तुनिष्ठतयाऽनेकवस्तुविशेषणत्वं द्विती-यादिप्रत्ययावगम्यमिति द्वितीयादिप्रत्ययास्सविकल्प-का इत्युच्यन्ते। स्रत एवैकस्य पदार्थस्य भिज्ञाभिज्ञ-रूपेण द्वात्मकत्वं विरुद्धं प्रत्युक्तं, संस्थानस्य संस्था-निनः प्रकारतया पदार्थान्तरत्वं प्रकारत्वादेव पृथक्-सिद्धानर्हत्वं पृथगनुपलम्भश्चेतिन द्वात्मकत्वसिद्धः।

त्रत एवेति त्रत एव-त्रज्ञातांशसभवादेव, न ह्याच्छाद्याभावे माच्हादनमुपपद्मते, तस्मादज्ञातांशा ऽभ्युगन्तव्य श्वेति, न हि पुरावर्तिमात्रविषयमिदमिति ज्ञानं भ्रमनिवर्तकम् ऋषि त्यजातशुक्त्यंशविषयज्ञानमेव भ्रमनिवर्तकं, तस्माद्गृद्धाणि पूर्वेमज्ञातांशस-निवर्तकज्ञानस्य निवर्तकत्वमित्यर्थः । तिरोधाननिवृत्तिसि-द्धार्यमेकविशेषाभ्यपगति शङ्कते एकश्चेदिति, स च ब्रह्मविशेषणं भवति दति,उपनतणत्वव्यावृत्त्यर्थे विशेषण-शब्दः, ज्ञायत्विसिद्धये ब्रह्मगताध्या-सनिवर्तकत्वसिद्धये च विशेषणिमत्युक्तं, न सन्यगतधर्माज्ञानेनान्यविषयभ्र-मनिवृत्तिः पुरावर्तिगतशुक्तित्वधम्मैतानेनैव हि तद्गतरूव्यत्वधमनिवृत्ति-रित्यभिप्रायः । ग्रत इति स्पष्टम् । ग्रय निर्विकल्पकप्रत्यत्तस्य निर्विशेषवि-षयत्वमाशङ्का व्यवस्यति निर्विकल्पप्रत्यत्तेऽपीत्यादिना, बौद्घादय:सर्वविशे-षश्चन्यविषयं निर्विकल्पक्रमाचत्रते तदयुक्तं येग्यानुपलम्भनिरस्तत्वात् यत्किञ्चिदपि वस्तु कतिपयव्यावृत्तं प्रतीयते, सर्वस्माद् व्यावृत्तं वा प्रतीयते दति तेनाकारेण सविशेषत्वाच सर्वविशेषशून्यत्वं जातिगुणद्रव्यादीनामन्योः न्यसम्बन्धं विना एथक्एथगुपलम्भो निविकल्पकप्रत्यत्तमिति केचिदाचत्तते तच्च याग्यानुपनम्भानरस्तं, कल्प्यते चेत् तत्र केहितुः दग्डदेवदत्तादिषु

विशेषणविशेष्ययाः एयगुपलम्भपूर्वेकसहापलम्भदर्शनादिति चेत् तित्कं स-म्बन्धवेतायामुतासम्बन्धवेतायाम्, ग्रसम्बन्धवेतायां एचग्गहणमसम्बन्धप्र-युक्तं न विशेषणविशेष्यभावप्रयुक्तं, सम्बन्धवेलायां तु विशेषणविशेष्यभावेनैव यहणं, तस्मानियमेव सम्बन्धिनां जातित्र्यत्यादीनामसम्बन्धप्रयुक्तं एय-ग ग्रहणं नास्ति। नियमेन सम्बन्धेऽपि गन्धस्य पृथिव्यादिषु पृथगुप-सम्भ इति चेत् तद्भिनसामगीवेद्यत्वान तु विशेषणविशेष्यभावात्, तस्मा-ज्जातित्र्यत्त्वादेरेकसामगीवेदात्वे सति सम्बन्धनियमात्र पृथग ग्रहण-मुपपद्मत इति विशिष्ठविषयमेव प्रत्यतं, तस्मात्रथमिपगड्यहणं नि-विकल्पकं द्वितीयादिषिग्रडयहणं सविकल्पकमित्यस्यार्थस्य सिद्भवत्काः रेण निर्विकस्पकस्य सविशेषविषयतां दर्शयति निर्विकस्पकेत्यादिना, कुतः सविशेषविषयत्विमत्यज्ञाह ग्रन्ययेति, प्रथमपिण्डयहणेऽनुवृत्त्ययह-णाद्गोत्वादियहणं ने।पपद्मत इत्यत्राह वस्तुपंस्थानेति, र्ज्जातिरपि तु अनुवृत्तेत्र जातिरनुवृत्ता जातिनानुवृत्तिरिति हि पञ्चि काकारः, तस्मादनुवृत्त्यग्रहणेऽपि इदमित्यमिति ग्रहणे इत्यमंशा गात्वा-दिर्श्हीत एव । ग्रनेक्रव्यक्तिसम्बन्धरूपानुवृत्त्यग्रहणमनेकव्यक्तिग्रहणरूपता-मय्यभावात । तस्माचिविकल्पकं सविशेषविषयमित्यर्थः । निर्विकल्पके-ऽपि गात्वादिर्यद्यते चेत् निर्विकल्पकसविकल्पकयाः का विशेषः कति-पयिवशेषयहणं कतिपयिवशेषायहणं च उभयत्र तुरूर्यमित्यत्राह द्वितीया-दिप्रत्ययेष्विति, त्रनेकवस्तुनिष्ठता नाम तत्तद्वस्तुसंस्थानसादृश्यं प्रथमिष-एडयहणस्य द्वितीयादिपिण्डयहणस्य च निर्विकल्पसविकल्पशब्दौ कयं वा-चकावित्यत्राह संस्थानकृषेति, संस्कारप्रमाववता पुरुषेण द्वितीयादियहणे-ऽपि नानुवृत्तियहणमिति चेन्न द्वितीयादित्वेन यहणं द्वितीयादियहणं विव-चितं तस्माच देषः संस्कारसचिवत्वतद्रहितत्वसामगीभेदेनानुवृत्तिधर्मः. विशिष्टत्वतद्वितत्वग्रास्मभेदेन च सविकल्पक्रनिर्विकल्पयेविषम्यमित्यभि-प्रायः । प्रसङ्गाद्वेदाभेदं व्युदस्यति त्रत एवेत्यादिना,एकस्य द्वात्मकत्वं चेत्र विष्दुम् ग्रपि तु भिवाभिवरूपेण द्वात्मक्तत्वं विष्दुमित्यर्थः । ग्रत एवेत्यव गर्भितमधै विवृश्योति संस्थानस्येति, भेदाभेदे चत्वारे।हेतवः सहायसम्।

नियमः, सामानाधिकरण्यप्रत्ययः, एकशब्दानुविद्वप्रत्ययः, प्रथमपिण्डयस्र्णे भेदकाकारायहणादभेदप्रतिपतिश्चेति, एते परिह्नियन्ते संस्थानस्येत्यादिना, प्रकारत्वादेव-नियतप्रकारत्वादित्यर्थः । ग्रपृथक्षिद्धधर्मोत्वात्पृथक्प्र-तिपत्त्यनर्हत्विमिति यावत् तत्कृतः पृथगपनुसम्भः, सहोपसम्भनियमस्ता-वत्संप्रतिपन्नैक्येषु भिनेषु च न दृष्टः, तत्र सहभावा भेदसाधकः द्वयारेव हि सहभावः नियमांशस्त् ने।भयत्र। किञ्च भेदसाधकप्तहभावस्य नियमा भेदनियमसाधकः एकसामग्रीवेद्यत्वे सति एचक्स्यितेः ग्रएचक्स्थितत्वे सित भित्रसामग्रीवेद्यत्वाद्वा सहोपलम्भिनयमाभावः। ऋत्र त्वपृथक्षितत्वे सत्येकसामगीवेदात्वात्सहोपनम्भिनयमः न त्वभेदात्, मत्वर्यीयप्रत्यय-निरपेत्तसामानाधिकरण्यमप्यपृथक्सिहुप्रकारत्वादेवीपपद्मते, एकशब्दानु-विद्वपत्ययाऽपि धर्म्यकत्वाव तु धर्मधिर्मिणोरैक्यात् इति हेतुत्रयपरि-हारः। प्रकारत्वादेवेत्यादिनाऽभिष्रेतः प्रथमपिण्डयहणे भेदायहः संस्थान-स्वेत्यादिना परिद्वृतः । ऋषमुच्यते व्यावृत्त्यनुवृत्त्यग्रहेण हि भेदाग्रह उच्यते न केवलं व्यावृत्त्यनुवृत्ती एव भेदकधर्मी विशेषणविशेष्यभावीऽपि भेदकः प्रधमिपाडयहर्षेऽपीदमित्यमिति विशेषणविशेष्यभावेनैव यहणाद्वेदोऽपि रहीत खेति।

श्रिप च निर्विशेषवस्तुवादिना स्वयम्प्रकाशे वस्तुनि तदुपरागविशेषाः शब्दैः सर्वैनिरस्यन्त इति वदता के ते शब्दा निषेधका इति वक्तव्यं, वाचा-रम्भणं विकारा नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यमिति विकारनामधेययोवीचारम्भणमात्रत्वात् यक्तत्र कार-णतयोपलक्यते वस्तुमात्रं तदेव सत्यमन्यदसत्यमिन्तीयं श्रुतिवेदतीति चेत् नैतदुपपदाते एकस्मिन् विज्ञाते सर्वं विज्ञातं भवतीति प्रतिज्ञाते श्रन्यज्ञा-नेनान्यज्ञानासम्भवं मन्वानस्यैकमेव वस्तु विकारा-

दावस्थाविशेषेण पारमार्थिकेनैव नानारूपमवस्थितं चेत् तत्रैकिस्मन् विज्ञाते तस्माद्विलक्षणसंस्थानान्त-रमिप तदेव विस्त्वित तत्र द्रष्टान्ते।ऽयं निदर्शितः नात्र कस्यचिद्विशेषस्य निषेधकः के।ऽपि शब्दो द्रश्यते वाचारम्भणमिति वाचा व्यवहारेण आरम्यत इति आरम्भणं पिण्डरूपेणावस्थिताया मृत्ति-काया नाम चान्यत् व्यवहारश्चान्यः घटशरावादि-रूपेणावस्थितायास्तस्या एव मृत्तिकाया अन्यानि नामधेयानि व्यवहाराश्चान्यादृशाः तथाऽपि सर्वत्र मृत्तिकाद्रव्यमेकमेव नानासंस्थाननानामधेयाभ्यां नानाव्यवहारेणारभ्यत इत्येतदेव सत्यमित्यनेनान्यज्ञानेनान्यज्ञानसम्भवे। निदर्शितः। नात्र किञ्चिद्वस्तु निष्यत इति पूर्व्यमेवायमर्थः प्रपञ्चितः।

एवं शसङ्गाद्वेदाभेदिनरासः क्षतः। पूर्वप्रस्तुतं हि वेदान्तवाक्यानां भेदनिरासपरत्वं तत्र वेदान्तवाक्यानां भेदिनिरासपरत्वेऽपि केनिचळ्ळेन
ब्रह्मणोनिर्देश्यत्वात्स्वयंप्रकाशत्वात्तिरोधानादध्यासतिवृत्तिभ्यां च सिवशेषत्वमुक्तमत्र वेदान्तवाक्यानां भेदिनिरासपरत्वमेवानुपपचित्रत्युच्यते
ग्रिप चेत्यादिना,तदुपरागविशेषाः—तदारोपितविशेषाः। के ते शब्दा
निषेधका इति चेद्ये उत्तरं वक्तव्यं तत्त्वशक्यमेवेत्यर्थः। पूर्वं निर्विशेषपरत्विनरासाय सिद्व्या व्याख्याता इदानीं तस्या भेदिनरासपरत्वमाशङ्क्र निराक्रियते वाचेत्यादिना,वाचारम्भणमान्नत्वात्-वागालम्बनमान्नत्वात्, व्यावहारिकत्वादपारमार्थिकत्वादित्यर्थः। यत्तन्न कारणतयोपनत्त्वते वस्तुमानमिति कार्येष्वनुवर्तमानं कारणं सन्मानं यदुस्तु
तदेवेत्यर्थः। शङ्कितमर्थं दूषयित नैतदित्यादिना,वाचारम्भणमिति वा-

क्यस्यार्थः पूर्वापरसङ्गता वाच्यः स च त्वमते नापपदात इति वक्तं पूर्वाक्त शङ्कामनुवदित एकस्मिनित्यादिना, विकाराद्मवस्याविशेषेणित विकारः कार्यावस्या ग्रादिशब्देन कारणावस्या विविद्यता नानारूपं नानावस्य वाचारम्भणिमित पदस्यास्प्रष्टार्थेत्वात्तद्भाचेष्टे वाचेति, कर्म्मणि न्युडित्यर्थः व्यवहारेणिति प्रयोजनतया हेतृत्विमित्यर्थः। नामभेदात्कार्यभेदाच्य वैशेषि-कोक्तं द्रव्यान्तरत्वमाशङ्क्ष्म तच्च परिहरन् वाक्यार्थं योजयित पिण्डक्ष्पेणे-त्यादिना, पूर्वं हि फलितार्थं उक्तः। ग्रजान्वयार्थं उच्यते नानासंस्थानना-नानामधेयाभ्यामिति ग्रन्वितमित्यर्थः। इत्यम्भावे वृतीया कर्तरि वा ताभ्यामारभ्यते ग्रालभ्यते सम्बध्यत इत्यर्थः रत्नयारिवशेषः प्रसिद्धः ग्राल-म्भःस्पर्शहिंसयोरिति नैघण्डुकाः। व्यवहारेण चेति पाठे नानासंस्थाननाना-धेयद्भवहारिरत्यंभूतिमिति वा तैः सम्बध्यत इति वार्थः। भेदिनिरास-परत्वे द्रषणान्तरमाह-

श्रिप च येनाश्रुतं श्रुतिमत्यादिना ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य सर्वस्य मिथ्यात्वं प्रतिज्ञातं चेदाया साम्येकेन
मृत्पिगडेनेत्यादिदृष्टान्तः साध्यविकलः स्यात्। रज्जुसपादिवन्मृत्तिकाविकारस्य घटशरावादेरसत्यत्वं श्वेतकेताः शुश्रूषाः प्रमाणान्तरेण युक्त्या चासिद्धमिति एतदिपिसषाधियिषितमिति चेत् यथिति दृष्टान्ततयोपादानं न घटते, सदेव साम्येदमग्र श्रासीदेकमेवाद्वितीयमित्यत्र सदेवैकमेवेत्यवधारणद्वयेनाद्वितीयमित्यनेन
च सन्मात्रातिरेकिसजातीयविजातीयसर्वे विशेषा
निषद्धा इति प्रतीयते इति चेत् नैतदेवं कार्यकारणभावावस्थाद्वयावस्थितस्यैकस्य वस्तुनः एकावस्थावस्थितस्य ज्ञानेनावस्थान्तरावस्थितस्यापि वस्त्वै-

क्येन ज्ञाततां दृष्टान्तेन दर्शयित्वा खेतकेतारप्रज्ञातं सर्वस्य ब्रह्मकारणत्वं च वक्तुं सदेव साम्येदमित्या-रब्थम्, इदमग्रे सदेवासीदिति अग्र इति कालविशेषः इदं-शब्दवाच्यस्य प्रपञ्चस्य सदापत्तिरूपां क्रियां सद्रव्यतां च वदति, एकमेवेति चास्य नानानामरूप-विकारप्रहाणम्।

त्रापि चिति, प्रमाणान्तरेण युक्त्या चिति प्रत्यवेण बाधःदर्शनान्मिष्यात्वासिद्धिः । व्यावर्त्तमानत्वादियुक्तराभासत्वाच्य न मिष्यात्वसिद्धिरिति
भावः । एतदित्यादिस्पष्टं सदेवेत्यादिवाक्यत्य भेदिनिरासपरत्वमाशङ्क्ष्म
दूषयित सदेवेत्यादिना, सर्वे दत्यनेन स्वगतभेदा विवित्तताः तेषामिष
विज्ञातीयभेदान्तर्गतत्वात् नैतदिति दृष्टान्तवाक्यानुगुण एव दार्ष्टानिक्तकवाक्यस्यार्थावर्णनीय इत्यभिप्रायेण दृष्टान्तवाक्यस्यार्थमनुवदिति कार्यकारणत्यादिना, सदेवेत्यादिवाक्ये तक्तत्यदोपस्यापितानेकविशेषान् दर्शयितुं विशेषापस्यापकपदान्युपादत्ते इदमये सदेवासीदिति,
नायमन्वयक्रमः सदेवेदमयएकमेवासीदिति समन्वयः तस्मात्फिलितान्विः
शेषान् वक्तं तदुपस्यापकपदान्युपात्तानि । उपस्यापितविशेषानाह ग्रयः
दतीति, सदापित्रह्णां क्रियामित्यनेनासीदिति पदस्यार्थं उक्तः । सच्छब्दार्थमाह सद्द्रव्यतां चेति, सदेव चेत्तदानीं कोविशेष इत्यवाह—

यतस्मिन्नपपादिते श्रस्य जगतस्सदुपादानता प्र-तिपादिता भवति । श्रन्यत्रोपादानकारणस्य स्वव्य तिरिक्ताधिष्ठात्रपेत्तादर्शनेऽपि सर्वविलत्तणत्वादस्य सर्वज्ञस्य ब्रह्मणः सर्वशक्तियोगा न विरुद्ध इति श्रद्धितीयपदमधिष्ठात्रन्तरं वारयति सर्वशक्तियुक्त-त्वादेव ब्रह्मणः काश्चन श्रुतयः प्रथममुपादा- नकारणत्वं प्रतिपाद्य निमित्तकारणमपि तदेवेति प्रतिपादयन्ति यथेयं श्रुतिः अन्याश्च श्रुतया ब्रह्मणा निमित्तकारणत्वमनुत्ताय अस्पैवापादानतादि कथ-मिति परिचाद्य सर्वशक्तियुक्तत्वादुपादानकारणं तदितराशेषापकरणं च ब्रह्मैवेति परिहरन्ति किस्विद्वनं क उस वृत्त आसीद्यता द्यावापृथिवी निष्टतत्तुर्मनीषिणा मनसा पृच्छते दुतद्यदध्यतिष्ठद् भुवनानि धारयन् ब्रह्मवनं ब्रह्म स वृत्त आसीद्यता द्यावापृथिवी निष्टतत्तुर्मनीषिणा मनसा विब्रवीमि वः ब्रह्मध्यतिष्ठद् भुवनानि धारयिन्नति सामान्यता द्रष्टेन विरोधमाशङ्क्य ब्रह्मणः सर्वविलत्त्वणत्त्वेन परिहार उक्तः।

एकमेवेति, एतस्मिन् प्रतिपादिते विभक्तनामरूपत्वेत भविष्यते। ऽविभक्तनामरूपत्वे प्रतिपादितेभाव्यवस्थाविशेषवतः प्रागवस्थाये। उपादानत्व
मिति लवणादुपादानत्वं प्रतिपादितं भवतीत्यर्थः। ब्रहितीयपदं व्याचछे
ब्रान्यत्रेति, सर्वविलवणत्वादिति विकृत्रणधीमत्वादिलतणधमीये। उपपचः, यथा जलादिविलवणधिमित्वादयेश्वणत्वधमीये। ब्रह्मण्यवेतनत्वात्मथमं निमित्ततां प्रतिपाद्मपश्चादुपादानान्तरिनषेधः कार्यः तस्मात्मथममेवोपादानत्वप्रतिपादनमनन्तरं निमित्तान्तरिनषेधःच ने।पपद्मते
तस्मादस्य वाक्यस्य नायमर्थे इति शङ्कायामाह सर्वग्रक्तीति वाक्यं सर्वशिक्तयक्तत्वादेवेत्यादियन्ये हृदि निहितं कि स्विद्वनित्यादिवाक्यकटावेणाह
निमित्तकारणतामनुज्ञायेति, ब्रन्थाश्वेति, ब्रध्यतिष्ठद् भुवनानि धारयिवत्यस्पार्थाऽभिप्रेतः ब्रथमर्थः जगदुपक्रमेण ब्रह्मप्रतिपादयन्त्यः श्रुत्य उपा-

दानत्वपूर्वं निमित्ततां वदन्तीति ब्रह्मोपक्षमेण तत्प्रतिपादयन्यः श्रुतयो ब्रह्मणश्चेतनत्वेन निमित्तत्वपूर्वक्रमुपादानतां वदन्तीति किंस्विद्वनिमित्त्वपूर्वक्रमुपादानतां वदन्तीति किंस्विद्वनिमित्त्वपूर्वक्रमुपादानतां वदन्तीति किंस्विद्वनिमित्त्यादि वनशब्देनोधिकरणकारकं विविद्यते वृत्त शब्देनोपादानत्वं निष्ठतत्वुः रिति बहुवचने न तात्पर्यम् श्रदितिः पाशानितिवत् हे मनीषिणः किं यूयमेवं एक्कतित्यर्थः। यदध्यतिष्ठदिति निमित्तत्वस्य संप्रतिपचत्वात्तदनु-वादः श्रिधकरणमुपादानं तद्घतिरिक्तमक्तककारक्रवर्गश्च ब्रह्मवित्यत्तर-माह ब्रह्मवनिमित्, श्रिधकरणकारकं सर्वकारकापवत्त्वणार्यं चाद्मपरिहार्द्षपेण ब्रह्मण एव सर्वविधकारणते।पपादने किं प्रयोजनित्यत्राह सामान्यते।दृष्टेनेति, तस्मात्सदेवेत्यादिवाक्यस्यास्मदुक्त एव वाक्यार्थे इत्याह ग्रत इति, निषेधार्थं विशेषणानामनुवादः।

अतस्सदेव सेाम्येदमग्र आसीदित्यत्राप्यग्र इत्या-दानेकविशेषा ब्रह्मणः प्रतिपादिता भवदिभमत-विशेषनिषेधवाची केाऽपि शब्दो न दृश्यते प्रत्युत जगद्भस्योगः कार्य्यकारणभावज्ञापनाय अग्र इति कालविशेषसद्भावः आसीदिति च क्रियाविशेषः जगदुपादानता जगद्भिमत्तता च निमित्तोपादान-यार्भदिनरसनेन तस्यैव ब्रह्मणस्सर्वशक्तियोगश्चेत्य-प्रज्ञातास्सहस्रशो विशेषा एव प्रतिपादिताः, यता वा-स्तवकार्य्यकारणभावादिज्ञापने प्रवृत्तमिद्मत एवास-देवेदमग्र आसीदित्यारभ्यासत्कार्य्यवादिनषेधश्च क्रि-यते कुतस्तु खलु सेाम्यैवं स्यादिति।

स्यादिति शङ्कायामादिशब्दोपात्तविशेषात् वदत् परिहरति प्रत्यु-तित्यादिना, ग्रप्रज्ञाता इत्यनेन निषेधार्थमनुवाद इत्येतत्परिहृतं पूर्वे योजनायामसत्कार्थवादोपन्यासनिरास्रवाक्यस्याव्याव्यात्त्वात्तदिदानीं योगस्य द्रव्यान्तरोत्पत्तिवादिनः सम्प्रतिपन्नस्यैवैकः त्वनामान्तरव्यवहारान्तरादेरूपपादकत्वात् द्रव्यान्तः रादर्शनाञ्चेति कारणमेवावस्थान्तरापन्नं कार्य्यमित्युः च्यत इत्युक्तम् ।

एतदुक्तं भवति इति, ग्रसत्कार्यवादः कीदृशः तस्मिन्सति प्रतिज्ञाः तार्थासिद्धिः कथमित्यत्राह तथा हीति, दण्डवक्रादेरिप निमित्तःचेऽपि निमित्तशब्दस्याधिछातरि प्रसिद्धिपाचुर्य्यात्तद्वातिरित्तं कारणं प्रभृति-शब्देनोच्यते त्रवयव्यास्यिमिति त्रवयवा बहवाऽल्पपरिमाणाः त्रवयव्येक वृहत्परिमाणमित्यनेन सङ्घाभेदपरिमाणभेदादिद्रव्यान्तरत्व साधका हेतवा विवित्तताः, ग्रन्यस्य कार्यस्य कथमप्यवस्थाताद्रव्यतश्च ज्ञातता न सम्भ-वतीत्यर्थः । द्रव्यभेदहेतवः कयं निरस्यत्त इति चे।दयति कयमिति, परिहरति कारणेति, संप्रतिपनस्पैवेति, ग्रासमवाधिकारणत्वेन सम्प्रतिप-इस्येत्यर्थः । द्रव्यान्तराभ्युपर्गातः क्तिं दर्शनाद्धत कल्पनेन न तावद्वर्शनं कल्पका बुद्धिशब्दकार्यान्तरादये।ऽवस्थाविशेषेणान्यथा सिद्धाः। ग्रास्ते शेते गच्छति तिष्ठत्येके।ऽयं समाज इत्यादिषु बुद्धिशब्दान्तरादेरवस्याविशेष-हेतुकत्वदर्शनात् घटपटादिषु द्रव्यभेदहेतुकत्वं च दृष्टम् । ग्रास्ते शेत इत्यादिष्ववस्याभेदहेतुक चं च दृष्टमित्यच किं नियामकमिति चेत् ग्रास्ते शेत इत्यादिषु हि द्रव्यप्रत्यभिजया ग्रवस्याभेदहेतुकत्वं ज्ञायते एवं मृहुटादिष्विप द्रव्यप्रत्यभिज्ञया ग्रवस्थाभेदहेतुकत्वं बुहिशब्दान्त-रादेक्तीयत इत्यर्थः। क्रष्यं निरस्यत इति शङ्कायां द्रव्यान्तरादर्शनाच्य निस्यत इत्यन्वयः। इति कारणमेवेति, इति-तस्मादित्यर्थः, एवं नात्र चिणिकमतिनरासः क्रियते चिपि तु वैशेषिकमतिनरास इत्युक्तम्।

ननु निरिधष्ठानभ्रमासम्भवज्ञापनायासत्कार्य्यवा-दिनरासः क्रियते । तथा हि एकं चिद्रूपं सत्यमेवा-वि\*द्याऽऽच्छादितं जगद्रुपेण विवर्तत इति अविद्या-

<sup>\*</sup> ऋविद्याग्रवसमिति पाः।

श्रयत्वाय मूलकारणं सत्यमित्यभ्युपगन्तव्यमित्यस-त्कार्यवादिनिरासः। नैतदेवम् एकविज्ञानेन सर्वविज्ञा-नप्रतिज्ञादृष्टान्तमुखेन सत्कार्यवादस्यैव प्रसक्तत्वा-दित्युक्तं, भवत्पत्ते निरिधष्ठानभ्रमासंभवस्य दुरु-पपादत्वाञ्च यस्य हि चेतनगतदेशः पारमार्थिकः देश्याश्रयत्वं च पारमार्थिकं तस्य पारमार्थिकदेशिण युक्तस्यापारमार्थिकगन्धर्वनगरादिदर्शनमुपपन्नं, यस्य तु देश्यश्चापारमार्थिकः देश्याश्रयत्वं चापारमार्थिकं तस्यापारमार्थिकेनाप्याश्रयेण तदुपपन्नमिति।

त्रय माध्यमिकमतिनरासपरत्वमाशङ्का निराक्रियते निन्वत्यादिना, निर्धिष्ठानेति स्पष्टुं । क्यं र्मिर्धिष्ठानभ्रमासम्भवः ग्रधिष्ठानं च किन्तस्य पारमार्थ्य कर्य भ्रमसम्भव इत्यत्राह तथा हीति, एक-शब्देन सजाती-यादिभेदनिषेधः सत्यमेवेत्येवकारेणाधिष्ठानापारमार्थ्यव्यावृत्तिः । ग्रधि-छानापारमार्थे तस्यायपरमार्थत्वादधिछानान्तरापेन्नेत्यनबस्या स्मात्सत्यमधिष्ठानीमत्यभिषायः । परिहरति नैतदित्यादिना, प्रसन्तत्वा-दसत्कायेवादिनरामः क्रियत दत्युक्तिमित्यन्वयः । प्रतिज्ञादुष्टान्ताभ्यां सत्कार्यवादस्य प्रस्तुतत्वात्तदुपयागित्वेनासत्कार्यवादनिरासः क्रियते न तु निर्धाष्ठानभ्रमासम्भवज्ञापनायासत्कार्यवादनिरासः क्रियत इत्यर्थः हेल्बन्तरं चाह भवत्पन्न इति, तदेवे।पपादयति यस्य ही ति, यस्य मते दत्यर्थः । देशिषात्रयत्वं च देशिषसम्बन्धश्चेत्यर्थः । तस्य-तस्य मते दत्यर्थः त्रधिष्ठानापारमार्थ्ये भ्रमासम्भवः किंदर्शनादुच्यते उत युक्तिभिस्तया कल्यते दर्शनाच्चेत् देशबदेशवात्रयत्वादेरव्यपारमाधिकत्वेऽपि न कचि-द्वमा दृष्ट इति दोषादेरिय पारमार्थ्यमध्युपगन्तव्यं स्यात्, युक्त्या परा-मार्थ्यं अल्प्यते चेत् तर्हि दे।षस्यापारमार्थ्यं दे।षान्तरापेत्वित्वेनानवस्या-प्रसङ्गात्तस्यापि पारमार्थ्यं स्यात् । तत्रानवस्यादेगपरिहाराय स्वरूपाना-

# ब्रह्मणस्तावन्मात्रता प्रतिषिध्यत इति सूत्रार्थः । नेह नानास्ति किञ्चनेत्यादिना नानात्वप्रतिषेध एव दृश्यत इति चेत्

नेह नानास्तीत्यादिष्वियत्तानिषेधपरत्वं दुर्वचिमिति क्षत्सभेदिनिषेधपरत्वं शङ्कते नेहत्यादिना, परिहरित ग्रन्नापीति, विशत्वं गुणेन वशीन्त्रारः ईशानः नियन्ता विशत्वादीनां सत्यसङ्कल्पत्विविशेषक्षपत्वातसत्य-सङ्कल्पत्वमिन्नां सर्वस्याधिपितिरिति वाक्यातं स्वामित्वं सर्वेश्वरत्व-शब्देनीच्यते ग्रस्य प्रदर्शनार्थत्वात्प्रकरणात्तस्य सर्वमिदं प्रशास्ति इत्युक्तं नियमनं भवित एष सेतुर्विधरण इत्युक्तं धारकत्वं चीक्तं भवित । एवं पतित्व-नियन्तृत्व -धारकत्वेरीश्वरस्य तं प्रत्यश्चेषित्याम्यधार्यभूतस्य जगतः शरीरत्वाच्वतनाचेतनवस्तुशरीर इत्युक्तं सर्वप्रकारसंस्थितः सर्वप्रकारित्वाच्वतनाचेतनवस्तुशरीर इत्युक्तं सर्वप्रकारसंस्थितः सर्वप्रकारिविश्वरः । एवं प्रकार्यकत्वस्य विहितत्वाचिषेधस्य विहितव्यतिरिक्तिविषयकत्वाच्य प्रकारिनानात्वनिषेधपरितदं वाक्यमित्यर्थः । न भवदिभमन्तिति सज्ञातीयविज्ञातीयस्वगतक्ष्पञ्चत्वनानात्वं न प्रतिषिध्यत इत्यर्थः । उक्तन्यायकलापेन सर्वाः श्रुतयो निर्वाद्या इत्याद्य सर्वास्विति, निषेधवाचकः कोऽपि शब्दो न दृश्यत इति के ते शब्दा इति हि प्रकान्तम्, ग्रतस्तदेवोपसंहतम् । एवं ब्रह्माज्ञानपतस्य श्रुत्यपेतत्वं दर्शितम्॥

श्रत्राप्युत्तरत्र सर्वस्य वशी सर्वस्येशान इति सत्यसङ्कल्पत्व-सर्वेश्वरत्वप्रतिपादनाञ्चेतनाचेतनस-र्ववस्तुशरीर ईश्वर इति सर्वप्रकारसंस्थितः सर्वेश्वरः स एक एवेति तत्प्रत्यनीकाब्रह्मात्मकनानात्वं प्रतिषिद्धं न भवदिभमतं, सर्वास्वेवस्प्रकारासु श्रुतिष्वियमेव स्थितिरिति न क्वचिदिप ब्रह्मणः सविशेषत्वनिषे-धकः को ऽपि शब्दो दृश्यते। त्राय न्यायापेतत्वं दर्शयित त्रापि चेत्यादिना, श्रुतिन्यायापेतिमिति हि पूर्वमुक्तम्। त्रापि चेति – न केवलं श्रुत्यपेतत्वमेव त्रापि तुन्यायापेतत्वं चेत्यर्थः। तिरोहितस्वरूपस्य हि भेददर्शनं तत्र तिरोधानदूषणेनैव परमतं समूलमुन्यू लितं भवतीति तिरोधि दुरूषियषुस्तन्मतमुपन्यस्य तदनुपपत्तिं प्रतिज्ञानीते निर्विशेषेत्यादिना, कथमित्यत्राह तिरोधानं नामेति, प्रकाशनिवृक्तिस्तिरोधानमस्तु ततः किमित्यत्राह स्वरूपेति, नित्यं विभुमित्यादिश्रुतयाः नित्यत्वं वदन्ति श्रृ तेत्रि श्रुत्यादयस्तिरोधानं वदन्ति, एवं नित्यत्वं वदन्ति श्रृ त्रुत्यादयस्तिरोधानं वदन्ति, एवं नित्यत्वतिरोधानयोग्नयोग्गरिप श्रुतिप्रतिपवत्वाचानित्यत्विमिति शङ्कायां श्रुतिरप्ययोग्यार्थं वक्तं नालमित्यभिप्रायेणाह प्रकाशपर्यायमिति, वाद्यन्तरिरव ज्ञानस्य जहत्वमङ्गीकृतं चेत्र्यकाशस्य तद्यतिरिक्तत्वात् तिचर्वात्तः स्वरूपनाशा न स्थात

श्रिप च निर्विशेषज्ञानमात्रं ब्रह्म तञ्चाच्छादि-काविद्याः तिरोहितस्वस्वरूपं स्वगतनानात्वं पश्यती-त्ययमधी न घटते—तिरोधानं नाम प्रकाशनिवारणं स्वरूपातिरेकिप्रकाशधर्मानभ्युपगमेन प्रकाशस्यैव स्वरूपत्वात्स्वरूपनाश यव स्यात्, प्रकाशपर्यायं ज्ञानं नित्यं स च प्रकाशे।ऽविद्यानि वारित इति वालिश-भाषितमिदम्

न च तथाऽभ्युपगतं, ब्रह्म ज्ञानस्वरूपं ज्ञानं च स्वयंप्रकाशिमत्येवाः भ्युपगतिमत्यभिप्रायेण प्रकाशपर्यायमित्युक्तं, तिरोधानं प्रकाशिनवृत्तिः तस्मात्स्वयम्प्रकाशरूपं ज्ञानं नित्यं, तच्चाविद्यातिरोहितमिति व्याह-तिमतीममर्थे श्रुतिने प्रतिपादयतीत्यर्थः । एवं स्वयम्प्रकाशत्वश्रुतिं तिरोधानश्रुतिमुभयं श्रद्धधानेन त्वया व्याहतार्थे उक्तः स्यादित्युक्तम् ।

<sup>\*</sup> श्राच्छादिकाः विद्यातिरोहितस्वस्वरूपित्येव मूलदीकयोः प्रामाणिकः पाठः तत्र पुँच्यद्भावाप्रवृत्तिमूनं तु श्रीभाष्यदिष्णप्रयां निरवाचिमिति तत्र द्रष्टव्यम् । † श्रविद्यानिरोहित इति पाः ।

उक्तार्थं च विवृत्वन् ग्रन्यतरपरिग्रहे ग्रन्यतरत् त्यान्यमित्याह ग्रवि-द्ययिति, ग्रविद्यया प्रकाशस्तिरोहित इत्यस्थार्थः प्रकाशस्य प्रागभावः प्रध्वंसाभावो वा इत्यर्थः। तन्नानृत्याद्यस्य प्रकाशस्य प्रध्वंसाभाव एव तिरोधिः स्यादित्याह प्रकाशस्येति, एवं तिरोधानश्रुति श्रद्धधानेन त्वया स्वयम्य-काशत्वश्रुतिस्त्याच्या स्यात्स्वरूपनाश्रमङ्गादित्यक्तम्। ग्रथ स्वप्रकाशत्वा-भ्युपगमे तिरोधानश्रुतिस्त्याच्या स्यादित्याह प्रकाशोनित्य इति, सत्स्व-निर्वचनीय एवेति—व्याहतत्वादयमर्था विद्वत्सिचिधा वक्तुमयाय इत्यु-पालमः। उक्तदोषः सिद्धान्तिनोऽपि प्रसचतीति चोदयित ननु चेत्या-दिना, भवताऽपीति, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रस्य विज्ञानयन एव प्रज्ञानयन एव दत्यादिभिन्नानस्वरूपत्वं त्वयाऽभ्युपगन्तव्यं, स चेति,

श्रविद्यया प्रकाशिक्तिरोहित इति प्रकाशित्प-त्तिप्रतिबन्धे वा विद्यमानस्य विनाशि वा प्रकाश-स्यानुत्पाद्यत्वाद्वि\* नाश एव स्यात्, प्रकाशी नित्या निर्विकारिक्तिष्ठतीति चेत् सत्यामप्यविद्यायां ब्रह्म-णि न किञ्चित्तिरोहितमिति† नानात्वं पश्यतीति भवतामयं व्यवहारः सत्स्वनिर्वचनीय एव ॥

यत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति ग्रात्मा ज्योतिः सम्राहिति होवाचित्या-दिभिः स्वयम्प्रकाणत्वमभ्युपेत्यं, तस्मित, तया तिरोहितत्वाच्च णितः जेत्र-ज्ञसिज्ज्ञता इत्यादिभिस्तिरोधानमभ्युपेत्यं देवत्वाद्यध्यासिसद्धार्थमित्यर्थः। त्वत्यत्ते देशपिध्यमस्त्रीत्याह किञ्चिति, प्रयोजकं तुल्यं चेत्क्वयं देशपिध-क्यमिति चेत् उच्यते भेदवादिना सुखित्वदुःखित्विण्याचार्य्यबद्धमुक्ता-दिव्यवस्थाः प्रामाणिकत्वेनाभ्युपेताः तिरोधानेन सर्वात्मनां स्वरूपनाग्र सित प्रामाणिकानेकव्यवस्थाभङ्गः स्यात्, ग्रस्मत्यत्ते तु व्यवस्थानां काल्पनि-कत्वाच तद्वङ्गाद्वोषः। त्वत्यते तु स्वरूपनाश्यमङ्गात्मामाणिकत्वेनाभ्युपग-

<sup>\*</sup> स्वरूपनाग्र एव स्यादिति पाः।

<sup>†</sup> य एव नानात्वीमिति पाः।

तानेकव्यवस्थाभङ्गप्रसङ्गाच्य देशाधिक्यमिति भावः । परिहरणीय इत्यस्यायमभिष्रायः सर्वत्र हि प्रतिवन्दीप्रयोगः परिहारसाम्याभिष्रायेण, ग्रन्थया प्रतिवन्दी निष्प्रयोजना, न हि त्वं चार इत्यत्र त्वमपि चार इत्युक्ते देशपरिहारः स्यात् । तस्मात्परिहारतुल्यत्वमेव प्रतिवन्दीं वद-ताऽभिष्रेतमित्यन्तापि यस्त्वया परिहार उच्यते से।ऽस्मत्पचेऽपि समान इति परिहरति—

ननु च भवतोऽपि विज्ञानस्वरूप आत्माऽभ्युपग-न्तव्यः स च स्वयम्प्रकाग्रः तस्य च देवादिस्वरूपात्मा-भिमाने स्वरूपप्रकाग्र-तिरोधानमवश्यमाश्रयणीयं, स्वरूपप्रकाग्रे सित स्वात्मन्याकारान्तराध्यासायागा-दता भवतश्चायं समाना देषः ।

त्रवाच्यते इत्यादिना, प्रतिवन्दीं वदता पूर्वपित्तणाऽयमर्थाऽभिप्रेतः, न हि वचनिवराधेन्यायः प्रवर्तत इति न्यायान्जीवस्वरूपिनत्यत्वे तस्य च ति-रोधाने शास्त्रसिद्धे सित तिद्वरहुस्तर्क्का न प्रवर्तत इति परिहारं वदिस चेत्साऽस्मत्यत्वेऽपि तुल्य इति एतत्प्रतिविक्त स्वभावत इति, वचनिव-रोधे केवलतर्क्का यद्यपि न प्रवर्तते तथाऽपि वचनान्तरिवरोधो दुर्वारः । ब्रह्मणोहेयप्रत्यनीकत्वकल्याणगुणाकरत्ववचनैर्जगतस्तिद्वभूतित्विधायि-वचनैश्च ब्रह्मणो भ्रमात्रयत्वादिकं जगते।भ्रमविषयत्वं च विक्रहुमिति ब्रह्मणस्तिरोधानादिकं वचनं न प्रतिपादियतुमलम् । एवं वचनिवरोधेन भवदिभमतार्थस्य व्याहतस्य श्रुत्या प्रतिपादियतुमशक्यत्वात् ग्रस्मदुक्त-स्तर्कस्त्वन्मते प्रवर्तते एवति । ग्रस्मत्यत्वे तु जीवस्वरूपितरोधानादेवंच-नान्तरिवरोधाभावाज्जीवस्वरूपितरोधानादिकं वचनं प्रतिपादयत्त्यविति तिद्वरोधे न तर्कः प्रवर्तत इति न परिहारसाम्यमित्यभिप्रायेण स्वभावत इत्यादिकमुच्यते

किञ्चास्माकमेकस्मिन्नेवात्मनि भवदुदीरितं दुर्घटत्वं

### भवतामात्मानन्त्याभ्युपगमात्सर्वेष्वयं देशाः परिहर-ग्रीयः। अत्रोच्यते स्वभावती मलप्रत्यनीकानन्तज्ञानान-

न केवलं मलराहित्यम् ग्रापि तु मलविरोधीत्यभिष्रायेण मलप्रत्यनीकेत्युक्तं, पञ्चगव्यादिव्यावृत्त्यये स्वभुवित इत्युक्तम्। ग्रनन्तम्—ग्रपरिक्तिः स्वरूपं-धर्मस्वरूपं, प्रदेशभेदेन जडत्वाननुजूलत्वाशङ्काव्यावृत्त्त्यये एक-शब्दः। स्वाभाविकशब्देन स्वाभाविकी ज्ञानबलिक्रया चेति श्रुतिरभिष्रेता सावधिकातिशयव्यावृत्त्यर्थमनवधिकातिशयशब्दः। ग्रपरिमितः—ग्रसंस्त्रयः उदारगुणसागरा यस्येति बहुवीहिः। एवमुभयिलङ्गत्ववचनविरोधीदर्शितः ग्रनेन भ्रमाश्रयत्वं दुर्वचिमत्युक्तं भवति। ग्रय विभूतिभ्रमविषयत्वानुपपित्ति स्व्यते, तत्र नित्यविभूतिमत्त्वमुच्यते निमेषेत्यादिना, ग्रपरिमितव्यवच्छेदः स्वरूपेति निमेषकाष्टाद्यवच्छेदाः कालस्यासाधारणधम्मा इत्यर्थः। ग्रन्थया व्यवच्छेदविति निमेषकाष्टाद्यवच्छेदाः कालस्यासाधारणधम्मा इत्यर्थः। ग्रन्थया व्यवच्छेदविति निमेषकाष्टाद्यवच्छेदाः कालस्यासाधारणधम्मा इत्यर्थः। ग्रन्थया व्यवच्छेदविति कि वक्तव्यं न तु व्यवच्छेदस्वरूपेति, काला हि स्वयं परिणामी प्रक्रतेः परिणामहेतुः, निमेषादयः कालपरिणामविशेषाः सर्वे निमेषा जित्ररे इति श्रुतेः, एवं स्वयं परिणामित्वमुक्तम्।

न्दैकस्वरूपं स्वाभाविकानविधकातिश्रयापरिमितादा-रगुणसागरं निमेषकाष्ठाकलामुहूर्तादिपराद्वंपर्यन्ता-परिमितव्यवच्छेदस्वरूपसर्वेात्पत्तिस्थितिविनाशादि-सर्वपरिणामनिमित्तभूतकालकृतपरिणामास्पृष्टान-

त्रथ प्रकृतिपरिणामहेतुत्वमुच्यते सर्वात्यत्तीति, त्रादि-शब्देन जाय-मानाद्यवस्थात्रयं विविद्यतं सर्वशब्देन विशदाविशदपरिणामाश्च विव-द्यिताः । निमित्तशब्देनोपादानत्वाधिष्ठातृत्वव्यावृत्तिः, यथा ब्रह्मण उपादानत्वं प्रकृतिद्वारकं तथा ब्रह्मण एवापकरणत्वमि कालद्वारक्रिम-त्यभिष्रायः । एवं सर्गस्थितिनाशानां जगता योजगन्मयः मूलभूता नम-स्तस्मै इति वचनस्य कलामूहूर्त्तादिमयश्च काल इत्यस्य चार्था विव-दितः । जगन्मय ग्रादित्यचन्द्राद्यवच्छेद्यतया सर्गाद्यवच्छेदकतया जगत्य-चुर इत्यर्थः । एवंविधकालापरिणाम्या नित्यविभूतिरित्याह कालक्षतपरिणा- मास्पृष्टिति, कलामूहूर्तादिमयश्च काला न यद्विभूतेः परिणामहेत्रित्य-स्याऽर्थोऽभिष्रेतः । अनन्तत्वेऽभिहितेऽपि महच्छब्देन विशेषणं लीलाविभूत्यपेतया महत्त्वाभिष्रायम्, आनन्त्यं हि विभूतिद्वयसाधाणं भीनगापकरणाद्यानन्त्यपरावा महच्छब्दः । अस्पृष्टानन्तमहाविभूतीति ब्रह्मविशेषणं, महाविभूतिसंस्थानं शुद्धे महाविभूत्याख्ये दति वचने महाविभूति। सन्यव्देन स्मारिते।

### न्तमहाविभूतिस्वलीलापरिकर-स्वांश्रभूतानन्तबद्धमु-क्तनानाविधचेतन-तद्वीग्यभूतानन्तविचित्रपरिणाम-

त्रय नीनाविभूतिमत्त्वमुच्यते स्वनीनेत्यादिना, मुक्तस्य नीनापरिकरत्वं माचननीनापरिकरत्वात् स्वांशभूतशब्देन विशेषणतयांऽशत्वं
विविवतितं मुक्तेषु नानाविधत्वं स एकधा भवतीत्यादिश्रुत्युक्तं, भगवन्नीनान्तर्गतस्वसङ्करूपरहीतदेहवैविध्यह्पं चेतनेतर-शब्देनाचेतनशब्दार्थाः
व्याख्यातः। वस्तुजात-शब्देन प्रधानाव्यक्तकाना विविवताः पूर्वं कानकीतंनं नित्यविभूतेस्तादधीत्यव्यावृत्त्ये, एवंधिस्य वस्तुजातस्यान्तर्यामित्वेन
क्रतं सर्वेशरीरत्वसर्वप्रकारावस्थानं सर्वेशरीरत्या सर्वेक्कारत्वेनावस्थानक्रतं सर्वेशरीरत्वसर्वप्रकारावस्थानं सर्वेशरीरत्या सर्वेक्कारत्वेनावस्थानमन्तर्यामित्वक्रतं तेनावस्थानेनाविस्थतं-विशिष्टमित्यर्थः। एवं शरीरश्ररीरिभावकथनेन ज्ञानस्वह्यपमत्यन्तनिमेनं परमार्थतः। तमेवार्थस्वह्येष्य
धान्तिदर्शनतः स्थितमित्यादिवाक्योक्तं भ्रान्तिदर्शनं ब्रह्मणश्यरीरभूतजीवद्वारकमित्युक्तंभवति। शरीरवाचिशब्दानां शरीरिपर्यन्तत्वे हेर्तुविविचितः
सर्वेष्रकारशब्देन।

शक्तिचेतनेतरवस्तुजातान्तर्यामित्वकृतसर्वशरीरत्व-सर्वप्रकारावस्थानावस्थितं परं ब्रह्म च वेदां, त-त्साचात्कारचमभगवद्द्वैपायन-पराशर-वाल्मीकि-मनु-याज्ञवल्का-गातमापस्तम्बप्रभृतिमुनिगणप्रणी-त-विध्यर्थवादमन्तरूपवेदमूले-तिह्यसपुराणधम्मं- एवं जगता भगविद्वभूतित्वविधायिवाक्येविराधान्जगता भ्रमविषयत्वमयुक्तमित्युक्तं भवित, एवंविधं परं ब्रह्म वेद्यमभ्युपगच्छतामित्यन्वयः
स्वाभिमतार्थवाचिना वचनस्य तत्मामाण्यस्य मिण्यात्वं वदता त्वया
न हि वचनिवरोधे न्यायः प्रवर्त्तत इति परिहारा दुवेचः । वचनस्य प्रामाण्यस्य च मिण्यात्वादित्यभिप्रायेण प्रमाणस्वरूपं दर्शयति तत्सान्तादित्यादिना, तत्सान्नात्कारतमशब्देन भगवद्द्वैपायनादिपरमिषगणपरिगणनेन चेतरेषां चानुपत्वश्चेरित्युक्तस्मृत्यधिकरणस्यार्थाऽभिष्रेतः । तत्र किष्वस्य
वेददर्शनयोगिप्रत्यन्नाव्यपरिकरद्वयसम्भवादाप्तिः पूर्वपन्तिता । सिद्धान्ते
तु परिकरद्वयं तुत्त्यं वक्तृबन्धत्वमधिकहेतुरिति द्युक्तं तद्वन स्मारितम् । तद्वाक्यानां प्रामाण्यं कर्यामत्यत्राह विध्यर्थवादितं, विधिमूनं धर्मशास्त्रं,
मन्त्रार्थवादमन्त्रार्थेषु सत्त्विष प्राचुर्य्यादेवमुक्तम् । चनधीतशालार्थेः
सहाधीतशालार्थेविश्वदीकरणमुप्यृंद्द्यं, परमार्थभूत—शब्देन परपत्ते वचनविरोधे तर्काप्रचित्तद्वपरिहारा दुवेचः वचनतत्मामाण्यादेरपरमार्थाः
दिति मूचितम् ॥

### शास्त्रोपवृंहितपरमार्थभूतानादिनिधनाविच्छित्रपाठ-सम्प्रदाय ऋग्यजुस्सामाथर्वरूपानन्तशाखं वेदं चा-

त्रनादिनिधनादिशब्देन वेदप्रामाण्यं विविद्यतं, किर्यमुपर्रहणापेता ग्रनन्ता वै वेदा इति वेदानामानन्त्यादिति चेत् न ऋग्यजुःसामाय-वाख्यानां वेदानां चतुःसङ्क्षासङ्क्षातत्वेनानन्त्याभावादिति चेत् तत्राह ऋग्यजुःसामाथर्वरूपानन्तशाखीमित, यथा देवमनुष्यादिचतुष्कोटिनिवि-छाः प्राणिनोऽसंख्येया एवमृग्यजुस्सामादिचतुष्कोटिनिविष्ठा ग्रिप वेदाः शाखाभेदेनानन्ता इत्यर्थः । वेदं चाभ्युपगच्छतामिति प्रमाणं प्रमेयं च परमार्थत्वेनाभ्युपगच्छतामित्यर्थः । उक्तार्थेषु ऋषिवचनानि परिगणनक्र-मेणापादत्ते यथोक्तमित्यादिना, यो मामिति, ग्रजमिति ग्रचेतनबद्धव्या-वृत्तिः। ग्रनादिमजमिति मुक्तव्यावृत्तिः, लोकमहेश्वरमिति नित्यितद्वव्या- वृत्तिः लोक्यत इति व्युत्पत्या, एवं विज्ञानते।मृत्तिहत्ता ग्रसम्मृटः स मर्त्ये-ष्वित्यादिना तदयत्राभिषेतम्।चिद्रचिद्वैतत्त्ययायाद्द द्वाविमाविति, ग्रत्र व्यापनभरणस्वाम्यादयः प्रतिपत्नाः । तत्रैत्र नित्यविभूतिमत्वे प्रमाणमाद्द कालिमिति, लीलाविभूतिमत्त्वे वचनमाद्द ग्रव्यक्तादीति, तदायत्ते।त्य-त्यादिकत्वे तच्छेषत्वे च प्रमाणमाद्द-

### भ्युपगच्छतामस्माकं किन्न सेत्स्यति, यथाक्तं भगवता द्वैपायनेन महाभारते-

कृष्ण एवेति, व्याख्येयं पदं व्याचष्ट कृष्णस्येति, उक्तमर्थं विशदीकर्तुमनुकं च दर्शयितुमाह भगवता पराशरेणिति, सर्वशब्दानां वस्तुमात्रमुपलत्यिमिति न मुख्याचीं ब्रह्मेति वादश्वात्र परिहृतो भवति । भगवळ्ळ्दनिर्वचनात् महाविभूत्याख्ये सर्वकारणकारणे इत्युभयिवभूतिमत्त्वं सिहुं,
शुह्रे दति, ज्ञानशक्तीति, विना हेयैरिद्यादिभिरुभयिबङ्गत्वं ब्रह्मणस्सिहुं
त्यिनिवभूतेरकालकाल्यत्वं वचनमाह कलेति, मनुनापीति, प्रशासिनृत्वादिगुणा उक्ता इत्यभिप्रायः। याज्ञवल्क्येनापीति उक्तमित्यन्वयः । ईश्वरज्ञानाच तु निर्विशेषज्ञानादिति भावः । ग्रापस्तम्बवचनं व्याचछे सर्वे इत्यादिना,ग्रङ्गं वपुर्वेष्मं पुरं प्रतीकमिति हि नैच्चरुकाः ।

यो मामजमनादिं च वेत्ति लोकमहेश्वरम्। द्वाविमा पुरुषे। लोके चारचाचर एव च। चरस्पर्वाणि भूतानि कूटस्थाऽचर उच्यते॥ उत्तमः पुरुषस्वन्यः परमात्मे-त्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविश्य विभर्त्यव्यय इंश्वरः॥ कालं स पचते तत्र न कालस्तत्र वै प्रभुः। एते वै निर्यास्तात!स्थानस्य परमात्मनः॥ अव्यक्तादिविशेषान्तं परिणामिद्धिसंयुतम्। क्रीडा हरेरिदं सर्वं चरमित्यवधा-र्यताम्॥ कृष्ण एव हि लोकानामृत्पत्तिरिप चाप्ययः॥

कृष्णस्य हि कृते भूतिमदं विश्वं चराचरिमित । कृष्णस्य हि कृते इति कृष्णस्य शेषभूतं सर्वमित्यर्थः । भगवता पराश्ररेणाप्युक्तं—शुद्धे महाविभूत्याख्ये परे ब्रह्मणि शब्दाते। मैत्रेय ! भगवर्च्छब्दः सर्वकारणकारणे ॥ ज्ञान्यक्तिबलेश्वर्य्यवीर्यतेजांस्यशेषतः । भगवच्छब्दवाच्यानि विना हेयैर्गुणादिभिः ॥ एवमेष महाशब्दो मैत्रेय ! भगवानिति । परमब्रह्मभूतस्य वासुदेवस्य नाच्याः ॥ तत्र पूज्यपदार्थाक्तिपरिभाषासमन्वितः । शब्दोऽयं नापचारेण त्वन्यत्र ह्मपचारतः ॥

एवमुभयित द्वत्वोभयिवभूतिमत्त्वप्रतिपादकवचनैविरोधात् वचनं ब्रह्मयास्तिरोधानादिकं न प्रतिपादयतीति हेतीश्च वचनतत्प्रामाण्यादेर्मिण्यात्वाभ्युगपमाच्च । न हि वचनिवरोधे न्यायः प्रवर्तत इति परिहारस्त्वत्पचे वक्तुमशक्यः । ग्रस्मत्पचे तु जीवस्वरूपितरोधानादेवेचनान्तरविरोधाभावात् तद्वाक्यं प्रतिपादयतीत्यनेन वचन-तत्प्रामाण्यादेर्मिण्यात्वाभावाच्च न हि वचनिवरोधे न्यायः प्रवर्तत इति परिहारः सुवच
एवत्यभिप्रायः ।

एवम्प्रकारममलं सक्त्यं व्यापकमन्नयम्।समस्ति हय-रिहतं विष्णवाव्यं परमं पदम् ॥ कलामुहूर्तादिमयश्च काला न यद्विभूतेः परिणामहेतुः। क्रीडता बालकस्येव चेष्टास्तस्य निशामयेत्यादि ॥ मनुनाऽपि प्रशासितारं सर्वेषामणीयांसमणीयसामित्यादिनाक्तं, याज्ञवल्को-नापि न्नेत्रज्ञस्येश्वरज्ञानाद्विशुद्धिः परमा मतेति, श्राप-

<sup>\*</sup> नित्यमिति पाः।

स्तम्बेनापि पूः प्राणिनः सर्वगुहाशयस्येति, सर्वे प्राणिनः गुहाशयस्य परमात्मनः पूः-पुरं शरीरमित्यर्थः। प्राणिन इति जीवात्मकभूतसंघाताः ।

एवमभिष्रेतस्य परिहारस्यास्फुटत्वात्तमज्ञानचुपपत्येव परिहारमपेतमाणः पूर्व्वपत्ती सीपालम्भं चीदयित ननु चेति, परिहरित उच्यतहत्यादिना, न केवलं वचनिवरीधादेव परिहारः केवलतर्कणिपि
परिहारो विद्यत एवेत्यभिष्रायेणाह एविमिति, एवमभ्युपगच्छतां-तत्तत्ममाणं तत्तत्प्रमेयं च पारमाधिकत्वेनाभ्युपगच्छतामित्यर्थः । चात्मधर्मभूतस्येत्यनेन स्वरूपव्यावृत्तिः पारमाधिकं सङ्कोचं विकासं बुवतामिति
न हि ब्रह्माज्ञानवादिना सङ्कोचिवकासा वक्तं शक्यौ तथा सित ताविष
व्यावहारिका स्यातां न परमार्थौ सङ्कोचिकासयोरयपारमार्थ्य सङ्कोचविकासविषयभ्रमहेतुतया तिरोधानं वक्तव्यं तत्राि व्यावहारिकपञ्चीन्य चाभ्युपगमे तिद्वषयभ्रमहेतुतया पुनरिष तिरोधानमित्यनवस्या स्यादित्यभिष्रायेण पारमार्थिकं सङ्कोचं विकासञ्चेत्युक्तं, सर्विमिदं परिहृतिमिति

ननु च किमनेनाडम्बरेण चोद्यं तु न परिहृतम् च-च्यते एवमभ्युपगच्छतामस्माकमात्मधर्मभूतस्य चैत-न्यस्य स्वाभाविकस्यापि कर्म्मणा पारमार्थिकं सङ्कोचं विकासं च ब्रुवतां सर्वमिदं परिहृतं, भवतस्तुप्रकाश एव स्वरूपमिति प्रकाशा न धर्मभूतस्तस्य सङ्कोचविका-सा वा नाभ्युपगम्येते। प्रकाशप्रसरानुत्पत्तिमेव तिरा-धानभूताः कर्मादयः कुर्वन्ति। अविद्या चेत् तिराधानं तिरोधानभूतया तया स्वरूपभूतप्रकाशनाश इति पूर्व्वमेवाक्तः।

देवादिभ्रमस्याधिष्ठानस्फुरणसापैत्रत्वादत्र धर्म्मिस्वरूपं स्वयम्प्रकाश-

क्पमिधिछानतया स्फुरित नात्र ज्ञानान्तरापेता ग्रजहत्वात् जङ्गत्वाद्वि श्रुत्त्वादेर्ज्ञानान्तरापेता एवं धिर्मिस्वक्पमिधिछानं स्फुरित भ्रमिवराधिनोरणुत्विनियत्वाद्याकारास्ते ज्ञानान्तरवेद्या इति तित्तरोधानाद् भ्रम उपपद्यते, तिरोधानं च प्रकाशिनवृत्तिः प्रकाशस्व न ज्ञानस्वक्ष्पः ग्रिपि प्रसरास्वीज्ञानधर्माः प्रकाशक्षपप्रसराभावश्च सङ्कोचः, भावान्तरस्यैवाभावत्वात्सङ्कोचाभावः प्रसरः, स एव तिरोधानिवृत्तिरिति न तदा भ्रमः, एवं
सित ज्ञानं धिर्मिस्वक्षपं च नित्यं ज्ञानधर्म्भभूतपसरस्येत्र प्रकाशत्वात्, तदभावस्य च सङ्कोचत्वात्प्रसरास्त्रप्रकाशनिवृत्तिक्षपं तिरोधानम् उपपद्यतः
इत्यर्थः । ग्रयं च परिहारो भवत्यते वक्तुमशक्य इत्याह भवतस्त्वितं,
स्वक्षपेऽपि प्रकाशे तस्य सङ्कोचविकासावभ्यपगता चेत् न स्वक्षपनाशः ।
तथा च नाभ्यपेतिमत्याह तस्येति, त्वन्मते सङ्कोचविकासावभ्यपगती
स्यातां ततः कथं प्रकाशनिवृत्तिरित्यज्ञाह –

श्रमाकं त्वविद्यारूपेण कर्माणा स्वरूपनित्यधर्मभू-तज्ञानप्रकाशः सङ्कुचितः। तेन देवादिस्वरूपात्माभिमा-नेाभवतीति विशेषः, यथाक्तम् श्रविद्या कर्म्मसंज्ञाऽन्या दतीया शक्तिरिष्यते। यया चेत्रज्ञशक्तिस्सा वेष्टिता

प्रकाशप्रसरे दित, प्रकाश एव प्रसरः प्रकाशप्रसरः। यद्द्रा प्रकाशशब्दवा-च्यस्य ज्ञानस्य प्रसरः तस्यानुत्पत्तिरित्यर्थः। प्रकाशशब्दे। हि धिर्मिपरा धर्मे-परश्च भानुभानुमास्तेजस्तेजस्वीतिवत्। एवकारेण स्वरूपाभावधम्मेभूतजा-नाभावा च व्यावर्त्तिता। तिराधानभूतास्तिराधायकभूताः, कर्मादय दत्या-दिशब्देन प्रकृतिवासना च रह्मते। वासनारेणुकुण्डितः, गुणमायासमावृतः दत्यादिवचनात्। एवं स्वपत्ते परपत्तेऽपि स्वरूपनाशप्रसङ्गतदप्रसङ्गरूपं वैषम्यं वक्तं तदुपयाग्यर्थशिचा कृता। अय स्वरूपनाशप्रसङ्ग-तदप्रसङ्गरूपवे-षम्यं दर्शयित अविद्या चेदिति, प्रकाशनिवृत्तिर्दि तिरोधानं स्वरूपस्य प्र-काशरूपत्वात् प्रकाशनिवृत्तिरूपतिराधानं स्वरूपनाशःस्यात् त्वन्मते। अ-स्मन्मते ज्ञात्मधर्मेभूतज्ञानसङ्कोचित्तरोधिरित धर्मस्वरूपस्य ज्ञानस्य च नित्यत्वमुपपद्यते तेन सङ्कीचेन भ्रमविरोध्याकारायहणाद्भमेऽप्युपपद्यते इत्यर्थः । ननु भ्रमविरोध्याकारो नामासाधारणधर्मः चात्मने।ऽसाधा-रणबुद्धिसुखेट्यादयो रहान्त इति भ्रमो ने।पपद्यत इति चेन च्रसाधार-णधर्मस्य भ्रमविरोधित्वे द्वयमपेतितं स्वरूपज्ञानमसाधारणत्वेन ज्ञानं च, श्रुक्तित्वादये।ऽप्यन्यन्नासाधारणत्वेन ज्ञाता एव हि भ्रमविरोधिनः चध्यासादसाधारणत्वायहणम्-

नृप! सर्वगा ॥ संसारतापानिखलानवाग्नीत्यतिसन्त-तान् । तया तिरोह्तित्वाच्च शक्तिः चेत्रज्ञसंज्ञिता ॥ सर्वभूतेषु भूपाल! तारतम्येन वर्त्तते॥ इति, चेत्रज्ञानां स्वधर्मभूतस्य ज्ञानस्य कर्म्मसंज्ञयाऽविद्यया सङ्कोचं विकासं च दर्शयति।

त्रसाधारणत्वायहणादध्यास इति परस्परात्रया न देणः स्यात्, बीवाङ्करन्यायादिति एवं तर्कणैव परिहार उत्तः। स्वात्ता तर्कसरणिः प्रमाणानुसारिणीति दर्शयति यणोक्तमिति, तारतम्येन वर्तत इत्यनेन ज्ञानस्य
सङ्कोचिवकासा सिद्धाः। न द्यणमात्रस्य स्वरूपस्य तारतम्यं, तस्माद्धमंभूतज्ञानद्वारकमेवात्मनस्तारतम्यमिति, ज्ञानद्वारकत्वं च तत्रैवोपरितनक्लाकैविवृतमप्राणिमत्सु स्वल्पा सा स्यावरेष्वित्यादिभिः। उदाहृतक्लीकार्यमाद्द वेत्रज्ञानामिति, त्रात्रोच्यतं इत्यादियन्यस्यायमयेः प्रतिपाद्यः
स्वरूपनाशप्रभृतीनि यानि दूषणानि त्वन्मते लत्यन्ते तेषामस्मन्मते ऽपि
साम्यापादनमनुपपत्रं निर्वशेषत्वजीवब्रह्मैकत्वज्ञगन्मिष्यात्वप्रमृत्तत्वात्तेषां दूषणानामित्यभिप्रायेण स्वभावत इत्यादियन्यज्ञातमृत्तम्। एवं सामान्येनोत्ते सित प्रस्तुतचोद्यविशेषस्य कः परिहार उत्त इत्यभिप्रायेण ननु
च किमनेनाऽऽडम्बरेणेत्यादि चोद्यम् उत्तम् । उच्यत इत्यादिना प्रस्तुतचोद्यविशेषपरिहारश्चोत्त इति ॥

त्रय स्वरूपानुपपत्तिमाह ग्रीप वेति, ग्रच्छादिकेत्यादिना तदभ्युपगम-प्रकारमाह ग्रच्छादिकाविद्याशब्दार्थविवरणार्थे ब्रह्मस्वरूपतिरोधानहेतु-

### स्यात् तस्य नित्यत्वादनिर्मोत्त एव, श्रत एवेदमपि निरस्तम्-

किं निरस्तिमिति शङ्कायां निरसनीयमुपन्यस्यित एकमेवेति, स्वप्नदृष्टशरीराणां निर्जीवस्व कथमेकस्य सजीवत्विमितरेषां निर्जीवस्व चेति शङ्कायामेकस्य सजीवत्विमितरेषां निर्जीवत्वं चाह तन्नेत्यादिना यन्यद्वयेन तेषां
मिण्यात्वं कथमित्यचाह चनेनेकेनेवेति, इतिः समाप्ता, एतत्कथं निरस्तं
भवतीति शङ्कायामत एवेत्यभिष्रेतमथं विवृणाति ब्रह्मणेति, जीवभावा
जीवत्वं कि प्रातिभासिकजीवैकत्वमुच्यते? उत पारमार्थिकजीवैकत्वं? प्रातिभासिकजीवैकत्वं चेत्स्वप्रजागरयार्जीवबहुत्वप्रतिभासाद् दृष्टान्तदार्छनित्कयार्जीवबहुत्वप्रतिभासः सार्वनािककोा विषद्धोत, पारमार्थिकजीवैकत्वं
चेदेकाऽपि जीवा न पारमार्थिकतयाऽभ्युपगत इति तत्सुतरामनुपपचित्यभिप्रायः । ब्रह्मणा कल्पितत्वादित्यन्वयः । स्वस्वरूपव्यतिरिक्तस्येति हेतुगर्भविशेषणं न किंश्चिद्वशेष इति ।

स्कमेव शरीरं जीववत् निर्जीवानीतराणि शरीराणि स्वप्नदृष्टनानाविधशरीराणां यथा निर्जीवत्वं
तत्र स्वप्ने द्रष्टुः शरीरमेकमेव जीववत् तस्य स्वप्नवेलायां दृश्यभूतनानाविधानन्तशरीराणां निर्जीवत्वमेव अनेनैकेनैव परिकल्पितत्वाज् जीवा मिथ्याभूता इति ब्रह्मणा स्वस्वरूपव्यतिरिक्तस्य जीवभावस्य
सर्वशरीराणां च कल्पितत्वादेकस्मिन्नपि शरीरे शरीरवज्जीवसद्भावस्य च मिथ्यारूपत्वात् सर्वाणि शरीराणि मिथ्यारूपाणि, तत्र जीवभावश्च मिथ्यारूप इत्येकस्य शरीरस्य तत्र जीवसद्भावस्य च न कश्चिद्वशेषः । अस्माकं तु स्वप्ने द्रष्टुः स्वशरीरस्य तस्मिन्ना-

ग्रादिमस्वं नित्यवैत्तव्ययं न तु सद्वैत्तव्ययं प्रतिपवापाधाववाध्यत्वं हि सत्यत्वं तदेव हि सस्वं त्वन्मते प्रतिपवापाधा वाधात् सद्घावृत्तिरित्युक्तः तत्र सस्वपवे किं काल्पनिकं सत्? उताक्रल्पनिकं सदिति? विकल्पमिभ-प्रेत्याकाल्पनिकप्तत्वे च ब्रह्मच्यतिरिक्तत्वपवे चाहुतहानिप्रसङ्गः । ग्रव्य-तिरिक्तत्वपवे दूषणं वद्यते । काल्पनिकपत्त्वे दूषणमाद्द ब्रह्मच्यतिरेकेणेति, व्यावहारिकपिंदु ग्रनिवेचनीयं तस्माद्विद्या न निवृत्ता स्यात् । ग्रयस्वप-वेऽपि दूषणमिदमेव । निवृत्तिरसती चेत् द्वा नजी प्रक्रतमणं मूचयत इति

ब्रह्मव्यतिरेकेणैतदभ्युपगमे पुनरविद्या न निवृ-त्ता स्यात्। ब्रह्मैव चेन्निवृत्तिः तत्प्रागप्यविशिष्टमिति वेदान्तज्ञानात् पूर्वमेव निवृत्तिः स्यात्, ऐक्यज्ञानं निवर्तकं तदभावात् संसार इति भवद्दर्शनं विह्नन्यते।

न्यायादिवद्या स्विनिश्ता स्यात्। द्विस्वपत्वपद्येऽिष सदंशेनाद्वैतहानिः, अः सदंशेन निश्तेरसत्त्वादिवद्या स्थितिरवेत्यर्थः। सदंशेऽिष काल्पनिकत्वाकाल्पनिकत्वविकल्पः पूर्व्ववत्, अकाल्पनिकसत्त्वे च ब्रह्मस्वस्वपानितिरिक्तत्व-पद्ममाशङ्क्य द्वषयित ब्रह्मवेति, तत्त्वज्ञानात्पूर्व्वमेव निश्चित्तरस्तु ततः किः मित्यज्ञाह पेभ्यज्ञानिर्मित्, ननु यथा भावान्तराभाववादपद्ये भूतलमेव घटाभावोऽभ्युपपगतः तथा स्वस्वपमेवाविद्याविनिश्चिः स्थादिति चेत् न भूतले वैलद्यपमस्त्येव कालविशेषविश्विष्ठदेशविशेषत्वं तत् तदेव घटाभावः, तव्वाभाववादिऽनाभ्युपगतम्। एकस्मिन्देशे कालभेदेन घटभावाभावसम्भवात्, एकस्मिन्काले देशभेदेन घटभावाभावसम्भवाच्य । अनेनाभावसम्भवात्, एकस्मिन्काले देशभेदेन घटभावाभावसम्भवाच्य । अनेनाभाववादिभिक्तो विकल्पः परिहृतः। केवलभूतलमेवाभाव इति वाक्ये केवल-शब्दार्थः किं भूतलातिरिक्तः तद्द्यभावाङ्गीकारः, भूतलमेव चेत्स-घटऽप्यभावप्रसङ्ग इति हि तैर्विकल्प्य दूषणमुक्तं तत् परिहृतमनेन वैलद्य-एयेन। एवं वैलदात्यानभ्युपगमाद् ब्रह्मस्वस्वपमेव निश्चित्तमेवतुं नार्हति स्वस्वपमेवाविद्यानिश्चिदविद्याऽनुदय एव स्थात्।

किं च निवर्तकज्ञानस्याप्यविद्यारूपत्वात्तज्ञिवर्तनं केनेति वक्तव्यं, निवर्तकज्ञानं स्वेतरसमस्तभेदं निवर्त्य चिणकत्वादेव स्वयमेव विनश्यति दावानल-विष-नाशनविषान्तरविदिति चेन्न निवर्तकज्ञानस्य ब्रह्मव्य-तिरिक्तत्वेन तत्स्वरूपतदुत्पत्तिविनाशानां मिण्यारू-पत्वात् तिद्वनाशरूपाऽविद्या तिष्ठत्येवेति-

निवृत्ती सत्यां निवर्त्यास्यत्यनुपपत्तेर्वस्य व्यक्ष्पमेव निवृत्तिश्चेत्यज्वमकादित्वं च न स्यात् स्वरूपस्य सत्त्वात्। एवं निवृत्तिद्रूषणेनैव निवतंकिऽपि दूषिते सित मुखान्तरेणापि दूषणमस्तीत्यभिप्रायेणास् किञ्चेति,
किं-शब्दः चेपार्थः। तदभ्युपगमप्रकारं शङ्कते निवर्त्तकेति, दूषयित नेति,
वस्तुत उत्पवस्यैव हि वस्तुता विनाशः उत्पत्त्यादेः काल्पनिकत्वेन
विनाशोऽपि काल्पनिक इति तिद्वनाश-तिद्वृषयभ्रम-भ्रान्तभ्रमहेतुरू\*पाऽविद्यादी स्थिते सित तिचवत्तं वक्तव्यमित्यर्थः। स्वरूपतदुत्पत्तीत्यच
स्वरूपशब्दः स्थितिवाची। तिद्वनाशरूपेति, विनाशानुबन्धिनां भ्रमतदाश्रयतद्वित्तामपि विनाशशब्देन विवता तिद्वनाशदर्शनस्यत्यचापि तदाश्रयतत्कल्पकाऽविद्या-तत्कल्पनीयानां च प्रदर्शनं क्षतम्। मुखान्तरेण दूषयित
दावाग्न्यादीनामपीति, दावाग्न्यादीनां विनाशा नाम पूर्व्यावस्थाविराध्यवस्थान्तरप्राप्तिनं तु द्रव्याभावः। एवमविद्याया श्रवस्थान्तरप्राप्तौ सा
न निवृत्ता स्थादित्यर्थः। ज्ञाचनुपपत्तं दर्शयित श्रपि चेति, निषेध्यत्यानिवर्त्यतया। किमध्यासरूपो ज्ञाता उत ब्रह्मैव ज्ञाचिति विकल्पोऽभिप्रेतः

तद्विनाशदर्शनस्य निवर्त्तकं मन्त†व्यमेव । दावा-ग्न्यादीनामपि पूर्व्वावस्थाविरोधिपरिणामपरम्पराऽ-वर्ज्जनीयैव ।

<sup>\*</sup> भान्तभमरूपाऽविद्या स्थितेति **पा**ः।

<sup>+</sup> वक्तव्यमेवेति पाः

श्रिप च चिन्मात्रब्रह्मव्यितिरिक्तकृत्स्ति विधिवि षयज्ञानस्य कीऽयं ज्ञाता श्रध्यासरूप इति चेन्न तस्य निषेध्यतया निवर्तकज्ञानकर्म्मत्वात् तत्कर्त्तृत्वानुप-पत्तेः । ब्रह्मस्वरूपमेवेति चेन्न ब्रह्मणा निवर्त्तकज्ञानं प्रति ज्ञातृत्वम्—

बस्तैवेति पत्ने ज्ञातृत्वधर्मा विकल्पः। ज्ञातृत्वं किं स्वरूपम् उताध्यस्तमिति, तस्यापि जिरूपतयेति, निवर्त्तेकज्ञानस्य जिरूपत्वं ज्ञातृज्ञेयानुबन्धित्वकृतं निवर्तकज्ञानस्य जिरूपत्वाभावे दूषणमाह सर्वस्येति, ज्ञानस्यप्रमाणजन्यज्ञानस्य, न तु स्वरूपभूतज्ञानस्येत्यर्थः। क्रयं ज्ञानत्वं हीयते
दत्यपेत्रायामन्वयव्याप्तिं दर्शयित कस्यचिदिति, सिहिरूपत्वात्प्रकाशरूपत्वात्। दूषणान्तरमाह। यद्वा व्यतिरेकव्याप्तिं दर्शयिति जिरूपत्वविरहदति, ज्ञातृत्वमध्यस्तमिति पत्नो दूषितः। ग्रय स्वरूपमिति पत्नाङ्गीकारेऽपसिद्वान्तप्रसङ्ग दत्याह बस्तेति, निवर्त्तकज्ञानस्य निवर्त्तकान्तरापेत्तत्वे
हि ग्रनवस्था। न चान्यापेता स्वयं च ज्ञातृत्वं विषयश्च सर्वे स्वनिवर्त्यान्तर्यमिति चेत्तचाह निवर्तकेति, ज्ञातृत्वादिकं सर्वे स्वयं च स्वनिवर्त्यान्तर्गतिमिति वचनमङ्गुल्ययादिवाक्यवदयोग्यार्थत्वाच प्रमितिजनकिमिति
भ.वः॥

किं स्वरूपम्? उताध्यस्तम्,? अध्यस्तं चेत् अयमध्यासस्तन्मूलाविद्यान्तरं च निवर्तकज्ञानाविष-यतया तिष्ठत्येव ति्चवर्तकान्तराभ्युपगमे तस्यापि त्रिरूपत्वादनवस्यैव, सर्वस्य हि ज्ञानस्य त्रिरूपकत्व-विरहे ज्ञानत्वमेव हीयते, कस्यचित्कंचनार्यविशेषं प्रति सिद्धिरूपत्वात्, ज्ञानस्य त्रिरूपत्वविरहे

त्रय सामय्यनुपपत्तिमार त्रापि चेति, केन जातं-न केनापीति भावः । त्रतसामयीत्वमाशङ्का दूषयति श्रुत्यैवेति, त्रविद्याकित्यतवान्यजन्यं ज्ञानं न भ्रमिनवर्तकमित्यर्थः । निवन्त्यं दुष्टकारणजन्यत्वाद् दुष्टकारणजन्यनापि ज्ञानेन बाध्यत इति चेत्तचाह तथा हीति, तदेव विव् गोति रज्जुसपैति, बाधकस्य दुष्टकारणजन्यत्वे ज्ञाते सित हि तदिन-वर्त्तकम् । अत्र तु न दुष्टकारणजन्यत्वं ज्ञातिमिति चेत्तचाह प्रयोज-केति, प्रयोजकज्ञानवतः – ब्रह्मव्यितिर्त्तं क्रत्सं मिष्येति मिष्यात्वे प्रयो-ज्ञकं ब्रह्मव्यितिरिक्तत्विमिति ज्ञानवत इत्यर्थः । निदिध्यासनेन निरस्तसम-स्तभेदवासनस्य निवर्तकज्ञानोत्पत्तिरित्यभ्युपगमात् अवणवेनायामेव श्रुते-भ्रान्तिमून्जत्वज्ञानाच्च न सा बाधकज्ञानहेतुरित्यर्थः ।

भवतां स्वरूपभूतज्ञानविज्ञवर्तकज्ञानमप्यनिवर्तकं स्यात्, ब्रह्मस्वरूपस्यैव ज्ञातृत्वाभ्युपगमे श्रस्मदीय एव पद्मः परिगृहीतः स्यात् । निवर्तकज्ञानस्वरूपज्ञान्तवं च स्वनिवर्त्यान्तर्गतमिति वचनं भूतलव्यति-रिक्तं कृत्सं विज्ञं देवदक्तेनेत्यस्यामेव वेदनिक्र-यायामस्याद्रवेदनिक्रयायाद्रवेत्तृत्वस्य च वेद्यान्त-भीववचनवदुपहास्यम् ।

श्रिप च निखिलभेदनिवर्तकमिदमैकाज्ञानं केन जातमिति विवेचनीयं, श्रुत्यैवेति चेन्न तस्या ब्रह्मव्य-तिरिक्ताया श्रिवद्मापरिकल्पितत्वात् प्रपञ्चबाधक-ज्ञानस्योत्पादकत्वं न सम्भवति, तथा हि दुष्टकारण-जन्यमिप रज्जुसर्पज्ञानं न दुष्टकारणजन्येन रज्जुरियं न सर्प्प इति ज्ञानेन बाध्यते, रज्जुसर्पज्ञानभये वर्त-माने केनचिद् भ्रान्तेन पुरुषेण रज्जुरियन्न सर्प्प इत्यु-क्ते ऽप्ययं भ्रान्त इति ज्ञाते सति तद्वचनं रज्जुसर्प-

#### ज्ञानस्य बाधकं न भवति भयं च न निवर्तते, प्रयोज कज्ञानवतः श्रवणवेलायामेव हि ब्रह्मव्यतिरिक्तत्वेन

भ्रान्तिमूलत्वं ज्ञातिमिति बाधकज्ञानेत्यादकत्वं न सम्भवतीति पूर्व्वणान्वयः। सामग्रीदूषणप्रसङ्गात् ज्ञानज्ञावृत्विमिष्यात्वेऽप्यनुगतदूषण माह निवर्तकेति, न हि विष्टुद्वयस्य मिष्यात्वं सम्भवति, ग्रीप त्वन्यत रस्यैव मिष्यात्वं, तच्चाभ्यपगतं परेण सर्वश्रून्यवादिनोक्तस्याधिष्ठानिम्प्यात्वन्य बाधितत्वेऽधिष्ठानं सत्यं भवति, न द्यधिष्ठानभूतासंवित्तिनिय्यात्वम् उभयं च मिष्या संभवतीति। तस्माद्भुस्नव्यतिरिक्तत्वोपाधिनिवृत्तेरप्यविशिष्ठ इति निवृत्तिर्मिष्या भवतीति तिववृत्तेर्निवर्त्यस्य चे।भयस्य मिष्यात्वं मावृत्वबन्ध्यात्वयोरिवानुपपविमत्यर्थः।

श्रुतेरिप भ्रान्तिमूलत्वं ज्ञातिमिति। किञ्च निवर्तक-ज्ञानस्य ज्ञातुस्तत्सामग्नीभूतशास्त्रस्य च ब्रह्मव्यति-रिक्ततया यदि बाध्यत्वमुच्यते हन्त तर्हि प्रपञ्चनिवृ-त्तेर्मिष्यात्वमापततीति प्रपञ्चस्य सत्यता स्यात् स्वप्न-दृष्टपुरूषवाक्यावगतिपत्रादिमरणस्य मिष्यात्वेन पि-त्रादिसत्यतावत्। किं च तत्त्वमस्यादिवाकां न प्रपञ्चस्य बाधकं भ्रान्तिमूलत्वाद् भ्रान्तप्रयुक्तरज्जुसर्प्यवाध-कवाक्यवत्।

ननु च स्वप्ने कस्मँशिचद्भये वर्तमाने स्वप्नदशाया-मेवायं स्वप्न इति ज्ञाते सति पूर्व्वभयनिवृत्तिर्दृष्टा तद्बदत्रापि सम्भवतीति। नैवं स्वप्नवेलायामेव से।ऽपि स्वप्न इति ज्ञाते सति पुनर्भयानिवृत्तिरेव दृष्टेति न कश्चिद्विशेषः। श्रवणावेलायामेव से।ऽपि स्वप्न इति

तत्र दृष्टान्तमाह स्वप्नेति, निवृत्तीर्मेणात्वे निवर्त्त्यस्थितिरेव न निवर्त्त्यसत्यत्विमिति चेत् न निव र्यस्थितेयावत्कालं बाधानुः दयात्सत्यत्वसिद्धेः ग्रबाधिततया हि स्थितिः सत्यत्वं, तत्त्वमस्यादीति, त्रयमनिष्टप्रसङ्गा न त्वनुमानं व्याप्तिप्रदर्शनार्धे प्रतिज्ञाहेतुरूपेणे। तस्य। भ्रान्तिमूलस्य ज्ञानस्यापि निवर्तकत्वे दृष्टान्तमुखेन चादयति ननु चेति, परिहरित नैविमिति, साऽपि स्वप्न इति जाते सतीति, प्रथमस्वप्नबाधके द्वितीयस्वग्रेऽपि स्वप्न इति ज्ञाते भयानिवृत्तिदर्शनादित्यर्थः । द्विनीयस्व-प्रस्य स्वप्नत्वं न स्वप्नेन ज्ञातिमिति चेत् तर्हि तस्य प्रथमस्वप्नभयनिवर्तकत्वं दुष्टमूनत्वाचानक्रतं स्यात् एतत्परिहाराय द्वितीयस्वप्नचानस्य स्वप्नता ज्ञायत इति चेत्तदा तस्य भयानिवर्तकत्वर्माप दृष्टमित्यभिष्रायः। न कश्चिद्विशेष इति-बाध्यबाधक्रयाने कश्चिद्विशेष इत्यर्थः। प्रस्तुतार्थे स्वप्रत्वं किमवगतमित्यचाह श्रवसेति, स्टप्नशब्दे। गैरासवृत्त्या मिष्यात्वपर: मिच्यारूपस्यापि शास्त्रस्य निविशेषवस्तुबे।धक्तवं पश्चात्तनबाधादशेनेन सम्भवतीति शङ्कते यदपीति, परिहरति तदयुक्तमिति, पुनः शङ्कते ददमिति, दूषयित, सदिति, वेदस्त्वपै। हृषेयस्तद्वाक्यं पै। हृषेयमिति

ज्ञातमेवेत्युक्तम् । यदिष चेदमुक्तं भ्रान्तिपरिकल्पित-त्वेन मिथ्यारूपमिष शास्त्रं सदिव्वतीयं ब्रह्मेति बोध-यति तस्य सता ब्रह्मगो विषयस्य पश्चाक्तनबाधादर्श-नाद् ब्रह्म सुस्थितमेवेति। तद्युक्तं शून्यमेव तक्त्वमिति वाक्येन तस्यापि बाधितत्वात् । इदं भ्रान्तिमूलवा-क्यमिति चेत्सदिव्वतीयं ब्रह्मेति

चेत् ततः किं पै। इषेयत्वापै। इषेयत्ववैषम्यस्यापि भ्रान्तिसिद्धत्वेन द्वयो-स्तुन्यत्वात् । किञ्च तद्वाक्यस्य पै। इषेयत्वं वदता भ्रान्तिमूलत्वादिति हेतोः किं दूषणमुक्तं स्यात् । हेतोस्सोपाधिकत्विमिति चेत् न वाक्याप्रा-माण्ये पै। इषेयत्वस्योपाधित्वाभावात् त्राप्तवाक्ये व्यभिचरितस्य हि न साध्यसमञ्जाप्तः स्वाभिमतार्यसिद्धिः प्रमाणिमण्यात्ववादिना नास्ती त्याह सर्वेति, ग्रभियुक्तैरिति-भट्टा\*चार्येरित्यर्थः । यथा सर्वदा सदुपा यानां वादमागः प्रवर्तत इति पूर्वार्द्धम्। ग्रधिकाराऽनुपायत्वाच वादे शूत्यः वादिन इत्यन्न सर्वश्रून्यवादिन इत्युक्तेऽपि ब्रह्मञ्जितिस्तवस्तुमिण्यात्ववादिनोऽपि यहणं तुल्यन्यायत्वात् । न्यायश्च स्वपतसाधनप्रमाणपारमार्ण्यानभ्युपगमः, ग्रनेन सदुपायानामिति पदं व्याख्यातं, सदुपायानां-परमार्थभूतप्रमाणादीनामित्यर्थः । शूत्यवादिनं प्रति श्रनुपायत्वाद्वादानिधकार इत्यक्ते वादः प्रवृत्त एवेति व्याह्मतिदं वादानिधकारवचनिमित चेव यन्याभिप्रायाज्ञानक्रतमिदं चोद्यं, वादो नाम स्वाभिमतार्थसाधकत्वमनुपायस्य स्वाभिमतार्थसिद्धिनास्ति साधकाभावात् ग्रता निष्प्रयोज्ञनत्वमुक्तं, न त्वनुपायस्य वादानिधकार इति—

वाकामि भ्रान्तिमूलमिति त्वयैवोक्तम्। पश्चा-संनवाधादर्शनं तु सर्वशून्यवाकास्यैवेति विशेषः। सर्व-शून्यवादिना ब्रह्मव्यतिरिक्तवस्तुमिच्यात्ववादिनश्च स्वपत्तसाधनप्रमाणपारमार्थ्यानभ्युपगमेन अभियुक्तै-वादानिधकार एव प्रतिपादितः। सर्वदा सदुपायानां वादमार्गः प्रवक्तते। अधिकाराऽनुपायत्वाच्च वादे शून्यवादिन ॥ इति,

वाक्यप्रयोगस्याण्यये। यत्वा स्रोन प्रत्येन श्रून्यवादिने। व्याहित्यापाद्यते कथाप्रवृत्तेन त्वया कथाप्रवृत्तिविष्टुमङ्गीकृतमित तस्माचाच्र चेद्यम् । शास्त्रप्रत्यवयोर्षाधकत्ववाध्यत्वे निरस्यति च्रिप चेत्यादिना, प्रत्यवेत्यादि स्पष्टं, काचितिमरादेदें। पत्वं केश्चिदुक्तमिति तस्य सर्वेभेदानुगतत्वाभावात् च्रथुक्तमित्यभिप्रायेणानन्तभेदविषयमित्युक्तं काचितिमराद्यभावेऽपि कचिद्वर्शनादत्यच्च कल्यते चेत् वाक्यत्वाद्वेदस्य पैष्ट्रपेयत्वादिकं कल्यतामित्यभिप्रायः । उपात्तभभूचको हन्त-शब्दः,

<sup>\*</sup> पराश्वरभट्टाचार्याः श्रीसंप्रदाये सुप्रसिद्धाचार्यास्तेरिति ।

एवं बाध्यवाधक्रये।स्तुल्यदे।षत्वेन प्रावल्यदे। बंत्याभाव उत्तः, प्रावल्यं दे। वंत्यं चास्तां, तथाऽिष विरोधाभावाच बाध्यबाधकभाविष्टिरिति वत्तं शास्त्रप्रत्यवयोविषयभेदमाह त्राकाशेति, तदुपासनादीत्यादि-शब्देन यागदानादया विविव्तताः, तत्प्राप्तिमातः तदादिकफ नविशेषस्त्रिवर्गः, तदिनिष्टकरणं पापम् । एवं तुल्यदे। षत्वं विरोधाभाव खोत्तः । पूर्वमेव स्वमूलोच्छेदित्वं चोत्तं, वत्यते चानादोति, प्रमाणान्तरेण सदोषत्वानवग्रारे तिश्वार्थिसहेति ज्वालाभेदानुमानवैषम्यचतुष्टयमनुसन्धेयम् ॥

अपि च प्रत्यत्तदृष्टप्रपञ्चस्य मिथ्यात्वं केन प्रमा-गोन साध्यते । प्रत्यत्तस्य देशबमूलत्वेनान्यथासिद्धिस-म्भवाद्मिदीषं शास्त्रमनन्ययासिद्धं प्रत्यत्तस्य बाधक-मिति चेत्। केन देषिण जातं प्रत्यज्ञमनन्तभेदविषय-मिति वक्तव्यम्, अनादिभेदवासनाख्यदेाषजातं प्रत्य-चमिति चेत्। इन्त तर्द्धानेनैव देषिण जातं शास्त्रम-पीत्येकदेगषमूलत्वात् प्रत्यज्ञशास्त्रयोर्न बाध्यबाधकभा-वसिद्धिः । स्राकाश्रवाय्वादिभूत-तदारब्धशब्दस्पर्शा-दियुक्तमनुष्यत्वादिसंस्थानसंस्थितपदार्थग्राह्मप्रत्यत्तं, शास्त्रं तु प्रत्यत्ताद्मपरिच्छेद्मसर्वान्तरात्मत्वसत्यत्वा-द्मनन्तविशेषणविशिष्टब्रह्मस्वरूप-तदुपासनाद्माराध-नप्रकार-तत्प्राप्तिपूर्व्वक-तत्प्रसादलभ्य-फलविशेष-तदनिष्टकरणमूलनिग्रइविशेषविषयमिति शास्त्रप्रत्य-च्चयोर्न विरोधः। ग्रनादिनिधनाविच्छिन्नपाठसम्प्रदाय-

यत्र मूनोच्छेदित्वत्रसङ्गाय प्रत्यत्तपारमार्थ्यं वक्तव्यमित्याह ग्रनादीति, शब्दस्वरूपग्रहणव्युत्पत्तितात्पर्यनिङ्गग्रहणादेरपीरुषेयत्वानुमाननिङ्गस्य च प्रत्यत्तमूनत्वात् तत्पारमार्थ्यमवश्यमभ्युपेतव्यम् ग्रन्यशा धीर्म्मस्वरूप- तद्वनीयस्वहेतुभूतगुणासिद्धिरित्यर्थः । इति-शब्देनान्येषामिष कुतर्कजान्तानां दूषणमुक्तप्रयोजकान्तर्भूतमित्यभिष्रेतं, श्रुतिशतिति, शत-शब्दः शाखाभेदपरः, वितिति-शब्दः प्रतिशाखं वाक्यपरम्परापरः, वातवेगशब्देन प्रावस्यमभिष्रेतं, तूनशब्देन परमतस्य देशबेल्यमभिष्रेतं, न हि वचनविरू दुस्तकः प्रबतः स्पष्टम् । एतं ब्रह्माज्ञानपदः प्रतिविद्यः ॥

त्रय द्वितीयश्लोकोत्तक्षमेण भास्करमतं निराकरोति द्वितीये त्वित्यादिना, मिळ्यात्वपयुक्तानुषपत्त्यप्रसङ्गेऽषि जीवब्रह्मस्वरूपैक्यनिबन्धनदेशा
भवन्यवेति तु-शब्दाभिप्रायः । ब्रह्मण्येवेषाधिसंसर्गस्य हेतुस्पधिब्रह्मताद्यनेकगुणविशिष्ठस्य शास्त्रस्य बलीयस्तवं वदता
प्रत्यन्तपारमार्थ्यमवश्यमभ्युपगन्तव्यमित्यलमनेन श्रुतिशतविततिवातवेगपराहृतकुदृष्टिदुष्टयुक्तिजालतूलनिरसनेनेत्युपरम्यते ॥

द्वितीये तु पत्ते उपाधिब्रह्मव्यतिरिक्तवस्त्वन्त-रानभ्युपगमाद्वह्मण्येवापाधिसंसर्गादौपाधिकाः सर्वे देश्या ब्रह्मण्येव भवेयुः । ततश्चापहतपाप्मत्वादि-निर्दोषत्वश्रुतयः सर्वा विह्नन्यन्ते । यथा घटाकाशादैः परिच्छिद्मतया महाकाशाद्वैलद्मण्यं परस्परभेदश्च दृश्यते तत्रस्था गुणा वा देश्या वाऽनवच्छिद्मे महा-काशे न सम्बध्यन्ते,

व्यतिरिक्तवस्त्वन्तरानभ्युपगमः । व्यतिरिक्तशब्द ईश्वरत्वाकाराज्जीवत्वा-कार्विशेषणभेदानुवादपरः । वस्त्वन्तरशब्दे । धर्म्यन्तरवाची ग्राकारभेदा-भ्युपगमेऽपि धर्म्यकत्वाभ्युपमाद्गस्त्रग्येवोपाधिरिति तत्क्वतदेशास्तत्रवेव स्यरित्यर्थः । किमित्यन्नाह ततश्चेति, निर्देशक्तवश्रुतिवाधं परिहर्रश्चोद-यति यथेति, तत्रस्या देशा वा गुणा वेति, ग्रन्थत्वमभिमतविनिये।गवि- शेषानहीत्वं च घटाकाशस्य देषः । ग्रीभमतिविनियोगिवशेषाहित्वं महत्त्वं च गुणः, तदुभयं महाकाशे न प्रमजेत् घटकरकाद्यविक्ववाकारः परस्य-रभेदश्च दृश्यते, न हि घटाविक्ववाकाशकार्यं करकाविक्ववाकाशे संभ-वित । एवमुपाधिभेदक्रतपरस्परभेदेन गुणदेषव्यवस्थान्विता जीवास्तद्गतः गुणदेषाश्च न परब्रह्मणि सम्बध्यन्त दीत निर्दे षत्वश्रुशीनां सावकाश-त्वात् न तत्र बाधप्रसङ्ग दत्यथः । परिहरित नैतिदिति, उरगत्तताङ्गु लिवद् ब्रह्मखण्डनाहे चेत् ब्रह्मणि जीवगतगुणदेषास्पर्श उपपद्मते

एवमुपाधिकृतभेदव्यवस्थितजीवगता देषा अनु-पहिते परे ब्रह्मणि न सम्बध्यन्त इति चेत्। नैतदु-पपदाते निरवयवस्थाकाशस्थानवच्छेदास्य घटादि-भिश्चेदासम्भवात्तेनैव आकाशेन घटादयः संयुक्ता इति ब्रह्मणोऽप्यच्छेदात्वाद्वह्मीवापाधिसंयुक्तं स्थात्, घटसंयुक्ताकाशप्रदेशाऽन्यस्मादाकाशप्रदेशाद् भिद्मत इति चेत् आकाशस्यकस्येव प्रदेशभेदेन घटादिसं-यागाद् घटादा गच्छति तस्य च प्रदेशस्थानियम इति तद्वद्वह्मण्येव प्रदेशभेदानियमेनापाधिसंसर्गा-दुपाधा

ब्रह्मणानिरवयवस्वेनाच्छेदात्वाद्वस्ययेवे।पाधितंसर्गः स्यादिति-निर्दाः षत्वश्रुतिबाध एवेत्यर्थः । प्रदेशभेदेन व्यवस्यां शङ्कते घटतंयुक्तेति, त्वदुः कदृष्टान्तेनैवानियम इत्याह त्राकाशस्येति, एकस्यैवेति, त्राकाशव्यक्त्योऽनन्ताः सन्ति चेत् उपाधीनां नमनेऽप्याकाशव्यक्त्यन्तरासम्बन्धेन गुणदोषव्यवस्या स्यात् । न च तथाऽऽकाशव्यक्तिभेदे।ऽस्तीति भावः । प्रदेशभेदेनेत्यादि, एको घट एकत्रेव तिष्ठति चेत् प्रदेशभेदेन व्यवस्था स्यात् । न च तथाऽस्तीति भावः इति दृष्टान्ते ऽनियमे। दर्शितः । तं

दार्छान्तिके निर्देशित तद्वदिति, ब्रह्मस्येत्र प्रदेशभेदानियमेनोपाधिसं-सर्गादुपाधा गच्छित संयुक्तिवयुक्तब्रह्मप्रदेशभेदाच्चेति हेतुद्वयस्य साध्य-द्वयं क्रमादुच्यते ब्रह्मस्येवेगपिधसंसर्गः तसो तसो बन्धा मोत्तश्च भवतीति निरवयवत्वेनाच्छेद्यत्वात् व्यक्तिब्रहुत्वाभावादुपाधीनामेकत्रेव स्थित्य-भावाच्च व्यवस्थाऽनुपपितिरित्यर्थः । पुनर्दृष्टान्तविशेषमुखेन व्यवस्थां शङ्कते निरवयवस्येति, यथा निरवयवस्थाकाशस्येत्र श्रोत्रेन्द्रियत्वेऽपि श्रोत्रे-न्द्रियासां परस्परव्यवस्था इन्द्रियानिन्द्रियव्यवस्था चोपपदाते तथा जीवानामन्योन्यव्यवस्था जीवब्रह्मश्चवस्था चेपपवेत्यर्थः।

गच्छित संयुक्तवियुक्तब्रह्मप्रदेशभेदाञ्च ब्रह्मण्ये-वीपाधिसंसर्गः, चणे चणे बन्धमाचौ च स्यातामिति सन्तः परिह्नसन्ति। निरवयवस्यैवाकाशस्य स्रोत्रेन्द्रिय-त्वेऽपि इन्द्रियव्यवस्यावद् ब्रह्मण्यपि व्यवस्थापप-दात इति चेन्न वायुविशेषसंस्कृतकर्णप्रदेशसंयुक्तस्यै-वाकाशप्रदेशस्येन्द्रियत्वाक्तस्य च प्रदेशान्तराद्भेदानि-यमेऽपि इन्द्रियव्यवस्थापपदाते, आकाशस्य तु सर्वेषां शरीरेषु गच्छत्सु अनियमेन सर्वप्रदेशसंयाग इति

तत्राप्यनियमापादनेन दूषयित नेति, दार्छान्तिकं दूषियतुं दृष्टान्तः व्यवस्थाप्रकारं दर्शयित वािष्ठिति, उच्चारणप्रयवज्ञनितवायुविशेषसंयोग्यासंस्थ्रतकर्णेशष्कुलीसंयुक्तस्येवाकाशस्येव शब्दे।पलम्भहेतृत्वमेव श्रोजेन्द्रियमिति प्रदेशभेदानियमेऽप्युपलम्भकायंकरत्वे।पपत्तेक्ष्पलम्भहेतीः प्रदेशस्यिन्द्रयत्वात्तदहेते।रिनिन्द्रयत्वाच्चेन्द्रयानिन्द्रयव्यवस्थे।पपत्तः प्रदेशभेदेनाप्यकं पुरुषं प्रति वायुविशेषसंस्थ्रतकर्णसंयुक्तस्य प्रदेशविशेषस्य शब्दे।पलम्भकायंकरत्वात्तं प्रति वायुविशेषसंस्थ्रतकर्णसंयुक्तस्य प्रदेशविशेषस्य शब्दे।पलम्भकायंकरत्वात्तं प्रति वायुविशेषसंस्थ्रतकर्णसंयुक्तस्यापि नभः-प्रदेशन्तरस्याक्रायंकरत्वेनेन्द्रयाणां परस्यरव्यवस्थासिद्धिस्य । एवं प्रदेशभेदेनापि कदाचित्कायंकरत्वादिन्द्रयव्यवस्थासिद्धिर वर्षः । दा-

र्छान्तिकदूषणसिद्धार्थमनियमेऽपीत्युक्तमर्थमुपपादयित त्राकाशस्य त्विति, त्राकाशप्रदेशव्यवस्थित्यभाव इपवैषम्यपरस्तु-शब्दः, त्राकाशस्य तु सर्वश-रीराणां गमनात् तत्करणप्रदेशभेदेन संयोगा विद्यत इत्यनियम इत्यर्थः। ततः किमित्यचाह इति ब्रह्मण्यपीति, इतिहंता । उपाधिसंयोगप्रदेशा-नियमः - उपाधिवयोगस्य प्रदेशानियमः । एवं ब्रह्मण्यपि प्रदेशभेदानि-यमेनोपाधिसंयोग इत्यर्थः।

ब्रह्मण्यप्युपाधिसंयागप्रदेशानियम एव, त्राकाशस्य स्वरूपेणैव स्रोत्रेन्द्रियत्वमभ्युपगम्यापीन्द्रियव्यवस्था-

त्राकाशप्रदेशानियमेऽपि कदाचित्कार्यकरत्वरूपं श्रोजेन्द्रियत्वमिती-न्द्रियव्यवस्थापपद्मते। एवं ब्रह्मण्यपि प्रदेशभेदानियमेनापाधिवंयागान्ती-वत्वमपि कादाचित्कं स्यात् तदजत्वनित्यत्वश्रुतिविषद्वम् । त्रता जीव-ब्रह्मव्यवस्था नापपद्मते इत्यभिष्रायः । परस्परव्यवस्था उपाधीनां गमनेन सर्वेजीवगतसुखादिपतिसन्धानप्रसङ्गात् प्रदेशभेदा-दप्रतिषन्धाने चैकोपाधै। गक्कति सति प्रतिषन्धानाभावप्रसङ्खान्धत्यन् सन्धेयं नभस इन्द्रियत्वाभ्युपगमेनायं परिहार उत्तः । नेयमयेस्थितिरि त्याह ग्राका ग्रस्येति, स्वक्षेणैवेति पदेन भूतै रिन्द्रियाणामाव्यायन-व्यावृत्तिः, तद्भावामाणिकं, कयमर्थतत्त्वमि यत्राह वैकारिकादिति, अत्र प्रमाणमार यथोक्तमिति, वैकारिकादिपदव्याख्यानार्थे पानस्त्रयव्याघा-तशङ्कापरिहारार्थे च तं श्लोकं व्याचछे ग्रयमर्थे इत्यादिना, सान्त्रिको-राजमध्येव तामसध्य निधा महान्। वैकारिकस्तैजतस्य भूतादि स्वैव तामसः ॥ त्रिविधाऽयमहङ्कारा महत्तस्त्रादजायत इत्यादिप्रकरणपर्या-लीवनया तदनुगुणं व्याख्यातम्। ऋहङ्कारकार्यप्रतिपादकारले के तामसा हङ्कारप्रस्तावः कयं तैजसानीन्द्रियाण्याहुर्देवा वैकारिकाः स्पृता दत्ये तत्कयं घटत इत्यचाह तचेति, तामसाहङ्कारकार्यस्य पूर्ळ्यमेवाकत्वात् क्ता, परमार्थतस्त्वाकाशा न श्रोत्रेन्द्रियं वैकारिकाद-हङ्कारादेकादशेन्द्रियाणि जायन्त इति हि वैदिकाः, यथाक्तं भगवता पराशरेण तैजसानीन्द्रियाण्याहुर्दवा वैकारिका दश। एकादशं मनश्चात्र देवा वैकारिकाः स्मृताः ॥ इति, श्रयमर्थः वैकारिकस्तैजसाभूतादिरिति त्रिविधाऽहङ्कारः स च क्रमात्साक्त्विकाराजसस्ताम-सश्च तत्र तामसाद्भूतादेराकाशादीनि भूतानि जायन्त इति सृष्टिक्रममुक्तवा तैजसाद्राजसादहङ्कारादेकाद-शेन्द्रियाणि जायन्त इति—

तदत्रानुक्तम्। त्राहुरिति परमतापन्यासः। वैकारिकाः स्मृता इति सिद्वान्त इत्यर्थः। इन्द्रियवाचिपदं किमित्यत्राह देवा इति, न चतुषा एद्यते
नापि वाचा नान्यदेविमेनसा तु विशुद्धेन सहैव सन्तं न विज्ञानन्ति देवा
इत्यादिषु प्रयोगानुसारेण देव-शब्दः इन्द्रियवाचीत्यर्थः। क्वचिदिन्द्रियाणां
भौतिकत्वमुच्यत इत्यत्राह एवमिति, वैकारिकादुत्पत्तिवाचिवचनादिवरोधायापातप्रतीतार्थपरित्यागेन तदाप्यायनमेवार्य इति मन्तव्यमित्यर्थः। त्रापातप्रतीतार्थपरत्वाभ्यपगमेन दूषपति भौतिकत्वेऽपीति, पूर्व भूतानामेवेन्द्रियत्वाभ्यपगमेन परिहार उक्तः। त्रत्र भूतपरिणामत्वाभ्यपगमेनाच्यते
इति भिदा। भूतपरिणामत्वाविशेषादिनिन्द्रयत्वपपि स्यात् घटवदिति
शङ्कापरिहारार्थं भूतविकारत्वादेवत्युक्तम्, त्राकाशादिभूतपरिणामविशेषा
त्राकाशादिभूतविकारत्वादेव शरीरवद्घवस्थिता एव पुरुषाणामिन्द्रयाणि भवन्तीत्यन्वयः। न हि शरीरस्य भूतपरिणामविशेषत्वादशरीरत्वम् । एवं भूतपरिणामत्वेनिन्द्रयाण्यपि व्यवस्थितानि भवन्तीति
जीवस्य बद्धपरिणामत्वाभावाद् व्यवस्थाऽनुषपवेत्यथेः।

परमतमुपन्यस्य सात्त्विकाहङ्काराद्वैकारिकाणी-न्द्रियाणि जायन्त इति स्वमतं सूच्यते देवा वैकारि-

<sup>\*</sup> स्वमतमुख्यते इति पा ।

काः स्मृता इति, देवाः—इन्द्रियाणि एवमिन्द्रियाणामा-हङ्कारिकाणां भूतैश्चाप्यायनं महाभारत उच्यते भा-तिकत्वेऽपीन्द्रियाणामाकाश्चादिभूतविकारत्वादेवा-काश्चादिभूतपरिणामविशेषा व्यवस्थिता एव, शरीरव-त्पुरुषाणामिन्द्रियाणि भवन्तीति ब्रह्मण्यच्छेद्ये नि-रवयवे निर्विकारे त्वनियमेनानन्तहेयापाधिसंसर्ग-दोषा दुष्परिहर एवति श्रद्धधानानामेवायं पज्ञ इति—

ब्रह्मपरिणामत्वेऽपि जीवस्याजत्वनित्यत्वयुतिबाधः त्रक्षताभ्यागमक्षतिवित्रणाश्रमसङ्ग्रच ब्रह्मणा निर्विकारत्वयुतिबाधप्रसङ्गरचेत्यभिप्रायः ।
निरवयवत्वं निर्विकारत्वं चाच्छेद्यत्वे हेतुः । श्रद्धधानानां—न्यायनिर्णयाह्यमाणाम् उपदेशमात्रतृप्तानामित्यर्थः । एवं जीवब्रह्मैक्याभ्युपगमे निर्देशपत्वश्रुतिबाध उक्तः । ग्रचिद्रूपेण ब्रह्मणः परिणामाभ्युपगमे दूषणमाह स्वरूपेत, ग्रविकारत्वयुतिर्निर्मतत्वयुतिश्रुतिश्च बाध्येते इत्यर्थः ।
न स्वरूपेण परिणामोऽपि तु शक्तिरेव परिणमते देवात्मशक्तिमित्यादिवचनादिति शङ्कते ब्रह्मण इति, दूषयित क्षेयमिति, ब्रह्मणोऽनन्या
कापीति, ब्रह्मस्वरूपमेवित्यर्थः । विक्रस्यशिरस्त्वेतात्यन्तभेदो न शङ्कितस्तदनभ्युपगमात् । शिरोद्वयेऽपि दूषणमाह उभयेति, एवं भास्करमत
न्यतिचित्तम् ॥

श्चास्त्रविदे न बहु मन्यन्ते । स्वरूपपरिणामाभ्यु-पगमादविकारत्वश्चितिर्वाध्यते निरवदाता च ब्रह्मणः शक्तिपरिणाम इति चेत् केयं शक्तिरूच्यते किं ब्रह्म-परिणामरूपा? उत ब्रह्मणाऽनन्या काऽपीति, उभ-यपन्तेऽपि स्वरूपपरिणामाऽवर्जनीय एव ॥

## तृतीयेऽपि पत्ते जीवब्रह्मणार्भेदवदभेदस्य चाभ्यु-पगमात् तस्य च तद्भावात् सामरिभेदवच्च स्वावतार-भेदवच्च सर्वस्येश्वरभेदत्वात् ।

त्राथ यादवप्रकाशमतं निरस्यतं तृतीयेऽ शेत्यादिना, भास्कर-यादवप्रकाशभ्यां स्वाभिमतार्थसाधकप्रमाणिसद्धार्थं बन्धमात्तादिव्यवस्थासिद्धार्थं च प्रपञ्चस्य पारमार्थ्यमभ्युपेतं तत्र मुक्तावभेदश्रतेभेदें स्यापिकत्वमभेदस्य स्वाभाविकत्वं च जीवबस्यणारभ्युपेतम् । त्राचिद्वस्यणास्तु सर्वस्य बस्तात्मकत्वश्रुतिनिर्मत्तत्वादिश्रुतिस्पाध्यन्तराभ्युपगमेऽनवस्थानाच्च भेदाभेदीः स्वाभाविकावभ्युपगता भास्करमते ॥ यादवप्रकाशमते तु मुक्ताविप भेदनिर्देशश्रुतिर्जीवबस्यणाश्च भेदाभेदीः स्वाभाविकावभिमताविति भिदा । तत्र भास्करमतप्रतित्वेपानन्तरं यादवप्रकाशमतं निरस्यते वृतीयेऽपीति, तस्य च तद्भावात् बस्यणा जीवभावात्, एकजीवभेदस्य साभिरदृष्टान्तः, देश्वरभेदस्य स्वावतारदृष्टान्तः, न हि सीभरिशरीरभेदात् जीवभेदः, न च नृसिंहवामनादीनामनीश्वरत्वं यथा त्वमतेभेदश्वतिमुख्यार्थाः परित्यागेन स्वाभाविकभेदाभ्युपगमात् बस्यणि जीवगतदेषाद्यस्पर्शः तथाऽस्माभिरपि स्वाभाविकभेदाऽभ्युपगमात् । न त्वाविद्यक्र श्रीपाधिको वित्यस्मत्यत्वेऽपि न कश्चिद्वेषः । ग्रभेदश्रुतिमुख्यार्थस्य त्वायाः यो दोषः त्वयाऽपाद्यते स त्वत्यत्वेऽपि तुल्यः श्रभेदश्रुतिमुख्यार्थस्य

सर्वे जीवगता देशपास्तस्यैव स्युः । एतदुक्तं भवति ईश्वरः स्वरूपेणैव सुरनरतिर्यक्रयावरादिभे-देनावस्थित इति-

त्वत्यन्तेऽपि स्वीक्षतत्वात्। तस्मादस्मान्यति ग्रयं दोष ग्रापादयितुं न युन्यते। किञ्च चिदचिदीश्वरा ब्रह्मांश्रभूताः ब्रह्म तु तदंशि तस्माद्यथा मृदंशभूतघटशरावादीनामन्योन्यगुणदोषासङ्करः । एवं ब्रह्मांशभूत-योर्जीवेश्वरयारिष गुणदोषासङ्कर इति शङ्कायामाह एददुक्तमिति, देश्वरः स्वरूपेणैवेत्यनेन देश्वरस्य ब्रह्मां ग्रत्वं निरस्तं भवित, जगन्तारणत्वं ब्रह्मनत्वणं कारणवाक्यानि च सदेव साम्येदमय ग्रासीत् ब्रह्म वा ददमेकमेवाय ग्रासीत् ग्रात्मा वा ददमेक एवाय ग्रासीत्, एको ह वै नारायण ग्रासीत् विष्णुस्तदासीद्वृरिरेव निष्क्रनः, तमीश्वराणां परमं महेश्वरम् इत्यारभ्य स कारणं करणाधिशाधिप इत्यादीनि ऐककण्येनेश्वरस्य जगत्कारणत्वं वदन्ति । ईश्वरस्य च न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते इति समाभ्यधिकराहित्यं च श्रूयते । तच्चेश्वरस्य ब्रह्मांग्रत्वे तु न घटते, ग्रशादंशिनोऽधिकत्वेनेश्वरादप्यधिकस्य सम्भवात्, तस्मात् समःभ्यधिकराहित्यात् नगत्कारणत्वाच्चेश्वर एव ब्रह्मेतीश्वरस्य ब्रह्मांग्रत्व-मनुपपविमित्यिभिप्रायेण देश्वरः स्वरूपेणेत्युक्तं, न हि त्वयाऽस्मन्तत द्वात्मशरीरभावेन तादात्म्यं वर्ण्यते ग्रीप त्वीश्वरः स्वरूपेणैव सुरनरादि-रूपेण स्थित इति हि तादात्म्यं वर्ण्यते

हि तदात्मकत्ववर्णनं क्रियते, तथा सत्येकमृत्पि-गडारब्धघटशरावादिगतान्युदकाहरणादीनि सर्वका-र्य्याणि यथा तस्यैव भवन्ति, एवं सर्वजीवगतसुखदुः-खादिसर्वमीत्वरगतमेव स्यादिति घटशरावादिसंस्था-नानुपयुक्तमृद्द्रव्यं यथा कार्यान्तरानन्वितम् एवमेव सुरपशुमनुजादिजीवत्वानुपयुक्तेश्वरः

तथा सित मृत्पिण्डारश्चयटादिगतीदकाहरणादिकार्याणि यथा
मृत्पिण्डस्पेव भवन्ति, एवं सर्वजीवगतप्तर्वसुखदुःखभागीश्वरः स्यादित्यर्थः । पुनः परमतं शङ्कते घटशरावादीति, यद्मपि कार्यत्वेनोपपुक्तमृदंशस्पिशे घटादिगतीदकाहरणादि भवति तथाऽपि कार्यत्वेनानुपयुक्तमृदंशान्तरस्पिशे न भवति तथा जीवत्वानुपयुक्तेश्वरांशे जीवगतदोषा न
प्रसजन्तीत्यर्थः । परिहरति सत्यिमिति, तथाऽप्यंशिन एकत्वादीश्वरस्यैव
देशः प्रसज्ञतीत्यर्थः । जीवेश्वरांशये।व्यवस्थितत्वाज्जीवगतदोषो नेश्वरस्पृगिति शङ्कते द्वावंगाविति, दूषयित क इति, ईश्वरस्य चेतनत्वेन

स्वां ग्रजीवगतमर्वेदुः खप्रतिसंधा तृत्वादं गान्तरेण सुखित्वं नेश्वरत्वाय भवतीत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तमाद्द ययेति, ऐहिकाल्पसुखप्य मोत्तसुखस्य च स्याने चन्द्रनानुनेपः केयूराद्मालङ्कार ख, ऐहिकाल्पदुः खनारकानन्तदुः खस्याने मुद्गराभिद्यतिकालाग्निप्रवेशे। भेदाभेदपत्तस्य पापीयस्त्वपुपपादयति

सर्वज्ञस्तत्यसङ्कल्पत्वादिकल्याग्रागाकर इति चेत् सत्यं, स एविश्वर एकेनांश्चन कल्याग्रागाकरः स एवा-न्येनांश्चन ह्यगुणाकर इत्युक्तं द्वयारंश्चयारिश्वर-त्वाविशेषात् । द्वावंशा व्यवस्थिताविति चेत् कस्तेन लाभः, एकस्यैवैकेनांश्चन नित्यदुःखित्वादंशान्तरेग् सुखित्वमपि नेश्वरत्वाय कल्पते, यथा देवदत्तस्यैक-स्मिन् हस्ते चन्दनपङ्कानुलेपः केयूरकटकाङ्गुलीयाल-ङ्कारस्तस्यैवान्यस्मिन् हस्ते मुद्गराभिघातः कालान-लज्वालानुप्रवेशश्च तद्वदेविश्वरस्य स्यादिति ब्रह्मा-ज्ञानपन्नादिप पापीयानयं भेदाभेदपन्नः, श्रपरिमि-तदुःखस्य पारमार्थिकत्वात् ।

च्यपितिति, चौपाधिकभेदाभेदवादिनोऽपि तुल्यमिटं पायीयस्त्वं ततोऽप्याधिक्यबुद्धा पग्चात्तनत्वादचेदं दूषणमुक्तम् । च्यात्या परेण विलव्यणत्वाभ्यपगमं शङ्कते तस्मादिति, । चभ्यपगमेन प्रतिर्पात्तं दूषयित च्यागतोऽसीति, चपिसद्वान्तप्रसङ्ग इत्यर्थः । भवत्यत्वे त्वभेदयुत्तरमुख्यार्थः स्यात् मुख्यार्थस्वीकारे उक्तदेषापातः स्यादिति शङ्कायां तत्परिइर्तुं स्वरूपेण तादात्म्यवर्णनेन तं दोषमनुमन्यते ईश्वरस्थेति,। तर्ष्वं क्यं भवता तादात्म्यं वर्ण्यत इत्यचाह चात्मेति, न क्षेवनं दोषाभावा मङ्गनगुणसिन्द्विरित्याह प्रत्युतिति, चादि-शब्देन धारकत्वशेषित्वाद्युत्यते तर्ष्वं मुख्यत्वं स्यादित्यचाह सामानाधिकरण्यं चेति, एवं श्रुतेर्जीवब्रस्मणोर्भे-दाभेदपरत्वं दूषितम् ॥

संसारिणामनन्तत्वेन दुस्तरत्वाञ्च, तस्माद्विलक्ष-णाऽयं जीवांश इति चेत्, आगताऽसि तर्हि मदीयं पन्यानम्, ईश्वरस्य स्वरूपेण तादात्म्यवर्णने स्यादयं देशः आत्मशरीरभावेन तु तादात्म्यप्रतिपादने न किश्चद्वोषः। प्रत्युत निख्लिचेत\*ननियमनादिर्महा-नयं गुणगणः प्रतिपादिता भवति, सामानाधिकरण्यं च मुख्यवृत्तम्।

अपि च एकस्य वस्तुना हि भिन्नाभिन्नत्वं विषद्ध-त्वान सम्भवतीत्युक्तं घटस्य पटाद्मिन्नत्वे सति तस्य तस्मिन्नभावः ।

ददानीं सामान्येन सर्वस्य वस्तुनी भिवाभिवत्वं निरस्यित ग्रिप चेति, उक्तिमित-निर्विशेषवस्तुनिरासे प्रसङ्गादुक्तिमत्यर्थः । तत्र विरुद्धत्वहेतीः सिद्धवत्कारेणासम्भव उक्तः । ग्रन्न तु तदेव विरुद्धत्वं कयिमित शङ्कायां तदुपपाद्मते घटस्येति, घटस्य पटाद्भिवत्वं नाम तस्य तन्नाभावः । ग्रिभिव्यं नाम तन्न तस्य भाद इत्यर्थः । ततः किमित्यनाह एकस्मिविति, ग्राकारभेदादिवरिधं शङ्कते जात्येति, जातिमभ्युपाच्छद्भिरभिमतभेदाभेदार्भिमतभेदाभेदार्शि प्रतिविद्यः स्यादित्यभिप्रायेण जात्यात्मनेत्याद्मच्यते । ग्रन्न जातित्र्यत्वोः किमिभवत्वमृत भिवाभिवत्वमिति विकल्पमभिप्रत्याभिवत्वपते दूषणमाह जातेरिति, जातिव्यत्योरभेदश्चेत् खण्डमुण्डव्यक्तिद्वयेन जातेरभेदात् खण्डस्य मुण्डत्वपसङ्ग इत्यर्थः । तत्र भिवत्वपत्ते व्यक्तिगते।भेदो जाति-गतश्चाभेद इति नैकस्य द्वात्मक्रतेति दूषणस्य स्पष्टत्वात्तदनुक्तम् । भिवान्यस्थाभेद इति नैकस्य द्वात्मक्रतेति दूषणस्य स्पष्टत्वात्तदनुक्तम् । भिवान्यस्य स्पष्टत्वात्तदनुक्तम् । भिवान्यस्थानेति विवानस्य स्पष्टत्वात्तदनुक्तम् । भिवान्यस्थानेति विवानस्थानेति स्पष्टित्वात्ति स्वान्यस्य स्पष्टित्वात्वात्ति स्वान्यस्य स्वान्यस्यस्य स्वान्यस्य स्वान्यस्यस्य स्वान्यस्यस्य स्वान्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्य

निखिलभुवनिवमनादिरिति पा·।

भिन्नत्वपत्ते दूषणमाह खण्डेन चेत्यादिना, नातेमुण्डस्य चांभेदात् खण्डस्य \*मुण्डत्वप्रसङ्गः।

श्रभिद्गत्वे सित तस्य च भाव इति एकस्मिन्काले चैकस्मिन्देशे चैकस्य हि पदार्थस्य युगपत्सद्भावाऽस-द्भावश्च विरुद्धः। जात्यात्मना भावा व्यक्त्यात्मना चाभाव इति चेत्, जातेर्मुगडेन व्यक्त्या चाभेदे सित खगडे मुग्डस्यापि सद्भावप्रसङ्गः, खग्डेन च जाते-रभिद्गत्वे सद्भावः, भिद्गत्वे श्रसद्भावः, श्रश्वे महिष-त्वस्येवेति विरोधा दुष्परिहर एव।

जातेर्मुण्डस्य च भेदादस्व । गजत्वाभाववत् खण्डस्य मुण्डत्वाभावप्रसङ्ग इति विरोधः । यद्वा जातिव्यक्त्योरभेदे खण्डस्य जातिरूपत्वप्रसङ्गः, भेदे खण्डस्य जातिरूपत्वाभावप्रसङ्ग इति, एवं युगपदेकज्ञैकस्य
भावाभावविरोधो दुष्परिहर इत्यर्थः । जातिरूपेणाभेदो व्यक्तिरूपेण
भेद इत्येवं रूपभेदाभेददूषणेनावस्थात्मना भेदोद्रव्यरूपेणाभेद इत्येवंरूपभेदाभेदश्व यादवप्रकाशाभिमतो निरस्तो भवति तुल्यन्यायत्वात् ।
यद्वा जाति-शब्दो द्रव्यपरः, व्यक्तिशब्दोऽवस्थापर इति योजनीयं, न हि
दृष्टेऽनुपपचं नाम, तस्माद् भेदाभेदयोः प्रतिपवत्वेत नोक्तदोषप्रसङ्ग
इति शङ्कायां प्रतीतिनं तथेत्याह जात्यादेशित, प्रथमिण्डयहणे ऽभेदेन
यहणे भेदाभेदसाधकत्वेन हि परैक्चिते तत्प्रत्युक्तं, प्रकारप्रकारिणेश्व
पदार्थान्तरत्विमित वस्तुसंस्थानतयेति संस्थानशब्दोऽएथक्सिद्धधम्मेवाची
वस्तुसंस्थानतया-वस्तुनः प्रकारत्वादएथक्सिद्धधमेत्वेन

जात्यादेर्वस्तुसंस्थानतया वस्तुनः प्रकारत्वात् प्र-कारप्रकारिणारच पदार्थान्तरत्वं प्रकारस्य पृथक्सि-

<sup>\*</sup> तर्दाभनाभिवस्य तर्दाभनत्विनयमेन मुगडव्यत्वभिन्नजातेः खगडाभेदवस्वेन खगडस्य मुगडत्वप्रसङ्ग इत्यर्थः ।

<sup>🕇</sup> श्रष्टवस्य गजत्वाभाववदिति पाः ।

द्धानर्हत्वं पृथगनुपलम्भश्च, तस्य च संस्थानस्य चाने-कवस्तुषु प्रकारतया ऽवस्थितिश्चेत्यादि पूर्वमेवाक्तं, साऽमिति बुद्धिः प्रकारैक्यादयमपि दगडीति बुद्धिवत्

वस्तुना विशेषणत्वादित्यर्थः । इदमित्यमिति प्रकारप्रकारिभावेन प्रतीतेनीत्राभेद इति स्पष्टं, पृथक्षिश्यन्त्यनहत्विमित्यनेन सहोपसम्भनियमः मत्वर्धीयप्रत्ययनिरपेतसामानाधिकरण्यमप्यप्रचक्तिहुधर्म्भवाः चित्वादित्युक्तं भवति, एकशब्दानुविद्वप्रत्यया धर्म्यक्याच तु धर्मधर्मिः ग्रारभेदादिति स्फुटतरं, संस्थानस्य चानेकवस्तुषु प्रकारतया स्थितिश्वे-त्यनेन प्रथमिपाडयहर्षेऽपि संस्थानस्य यहरामस्तीत्युक्तं भवति । ग्रन्यथा द्वितीयिवण्डयहणेऽनुवृत्तिनं हि बाहुं शक्यते । निर्विकल्पकप्रत्यत्वेणाभेदेन यहीतिमिति चेत्तदपि प्रत्युक्तमित्यादि-शब्दाभिष्रायः । श्रनुवृत्ता जातिनं व्यावृत्तं संस्थानं भवतीति शङ्कायां संस्थानमेव जातिरित्युपपादयित साऽयमितीति, प्रकारैक्यात्-एकप्रकारत्वात् तुल्यप्रकारत्वादित्यर्थः संस्थानातिरेकेण जातिनाम न काचिदुपसभ्यते। त्रानुवृत्तव्यवहारेण कल्प्यते तदयुक्तम् अनुवृत्तव्यवहारस्यान्ययासिद्धेः । अध्वगजमहिषगवा-दिष्टियं जातिरियं जातिरित्यनुवृत्तव्यवहारेऽपि न हि जातिषु जात्यन्तरं कल्यते इयं व्यक्तिरियं व्यक्तिरिति व्यवहारेण व्यक्तिष् न हि व्यक्तित्व-जातिः कल्पते, स हि व्यवहारः सादृश्यात्तस्मात्कत्पकस्यान्ययासिद्धः त्वात् संस्थानातिरिक्तस्यादर्शनात्संस्थानमेव जातिरित्यर्थः।

श्रयमेव च जात्यादिः प्रकारो वस्तुनाभेद इत्युच्यते तद्योग एव वस्तुनाभिन्नमिति व्यवहारहेतुरित्यर्थः ।

साऽयमिति बुद्धिः-ग्रनुवृत्तविषयव्यवहारान्विता बुद्धिः, तज्जातीयत्व-बुद्धिः ग्रयमिप गारिति बुद्धिरित्यर्थः। दग्डीति बुद्धिवत्, ग्रयं दग्डी ग्रयमिप दग्डीति व्यवहारे दग्डित्वं नाम जातिने ह्यस्तीत्यर्थः । गुगक्रियात्मस्व-

<sup>\*</sup> एथक्सिखनहंत्वीमिति पाः।

नुवृत्तव्यवहारोऽपि प्रामाकराणां प्रतिवन्दोत्वेन वक्तव्यः प्रतियोगिबुह्निन्रियो जात्यादिः प्रतियोगिसापेबोभेदो भिवतं नार्ह्तीति शङ्कायां जात्यादिवेव भेद इति साध्यति ग्रयमेव च जात्यादिरिति, जात्यादेभेद इति किं संज्ञाकरणं देवदत्तादिवदिति शङ्कायां तिद्ववृणोति तद्योग एवेति, ग्रभेदबुद्धिविरोधी हि भेदः, जात्यादिग्रहणे ग्रभेदबुद्धिनिवृत्तेजीत्यादिरेव भेद इत्यर्थः। जात्यादिविषयभेदव्यवहारे हेत्वन्तरापेवया ग्रनस्थाप्रसङ्ग इत्यज्ञाह स चेति, स्वपरिनर्वाहको जात्यादिरित्यर्थः। संवेदनवदिति संवेदनस्य स्वपरव्यवहारहेतुस्वं हि पराभ्युतगतम्। तदेव विवृणोति ययेति, उक्तार्थनैव पराक्ताभेदस्य प्रमाणानुपपत्तिः प्रमेयानुपपत्तिश्च परिदृत्तेत्याह ग्रत एवेति,

स च वस्तुना भेदव्यवहारहेतुः स्वयं स्व संवेदन-वत् यथा संवेदनं वस्तुना व्यवहारहेतुः स्वस्य व्यवहा-रहेतुश्च भवति, श्रत एव च सन्मात्रग्राहिप्रत्यद्धं न भेदग्राहीत्यादिवादा निरस्ताः । जात्यादिसंस्थानसं-स्थितस्यैव वस्तुनः प्रत्यवेशा गृहीतत्वात्,

मादि-शब्देन प्रमेयानुपपत्तिर्विवित्ता। मत एवेत्यभिष्रेतमधं विवृश्योति नात्यादीति, प्रत्यन्तनानमेकत्वणवर्त्यपि तिस्मिनेव न्नणे जात्यादि विशिष्टमेव वस्तु यह्वातीत्यनेन प्रमाणानुपपत्तितिरस्ता, स्वरूपधम्मेवि कल्पेन हि प्रमेयानुपपत्तिः, तत्र स्वरूपव्यवहारवद् भेदव्यवहारप्रसङ्गिगात्वादिव्यवहारादेव प्रत्युक्तः, भिन्न इति शाब्दव्यवहारविशेषस्य प्रतियोग्यपेत्तत्वं दाराः कल्पे जलमाप इत्यादिषु स्त्रीत्वबहुत्वपुंस्त्वादिवव्यव्यव्यावहारे नात्यादिशब्दव्यवहारे च प्रतियोगिति नार्थः स्वरूपदेषः, हानाबिव्यवहारे जात्यादिशब्दव्यवहारे च प्रतियोगिनिरपेन्नत्वादित्ययमधार्रितस्पष्टत्वादभिष्रेतः स्वपरनिर्वाहकत्वास्युपगमेनानवस्या च परिहृता । जात्यादेरेव भेदत्वादन्योन्त्यात्रयस्य परिहृत इत्यर्थः । एवं जीवब्रह्मस्वरूपैक्ये निर्दाषत्वश्रुतिवाध

<sup>\*</sup> स्वस्य च स वेदनवदिति पाः।

उत्तः । ग्रचिद्गस्तैक्यप्रयुक्तदोषोऽपि भास्करमत दवात्राप्याप∗तेदित्याह स्वरूपेति, दोषश्चाविकारत्वनिरवद्यत्वश्रुतिवाधः पूर्वमुक्तः । स एवाच स्यादित्यर्थः । एवं द्वितीयश्लोकार्था विवृतः ।

त्रय प्रथमश्लोकार्थे पूर्वमीषद्विवृतं महाविस्तरेण वनुमारभते-

तस्यैव संस्थानरूपजात्यादेः प्रतियोग्यपेत्तया भेदव्यवहारहेतुत्वाच्च । स्वरूपपरिणामदेषिश्च पूर्व्वमेवेक्तः, यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्या अन्तरा यं पृथिवी
न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरा
यमयति

तत्र तत्त्वमधीति सामानाधिकरण्यस्य भेदश्रुतिघटकश्रुत्यविरोधेनाधे वत्यंस्तदुवयोगिनीघंटकश्रुतीरुदाहरित यः एषिव्यामिति काण्वशासावान्वयं, य ग्रात्मनीति माध्यन्दिनशासावाक्यम्, ग्रनेन वाक्यद्वयेनाचिज्जीवान्तर्यामित्वं सिद्धृम्। उभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयत इति मूजानुसारादुभय-वाक्यापादानं, तत्र कारणावस्यस्याप्यत्तरस्यान्तर्यामित्वं वक्तं देवताविश्यं ज्ञापीयतुं च सुवाते।पिनषद्वाक्यमाह्यः एिथवीमिति, योऽत्वरिमत्यार्थोदाहर्तव्येऽपि यः एिथव्यामित्याद्युपादानं प्रकरणज्ञापनार्थम् श्रन्त-र्याम्यमृत इत्यनामृत-शब्दस्य एष सर्वभूतान्तरात्माऽपहतपाप्मा इत्यन्त्रापम्ममृत इत्यनामृत-शब्दस्य एष सर्वभूतान्तरात्माऽपहतपाप्मा इत्यन्त्रापहतपाप्मशब्दस्य चार्षस्तद्गतदोषासंस्पृष्टत्विमित तदुक्तेः प्रदर्शनपरस्यं दर्शयतुं च द्वा सुपणा इत्यदाहृतं न तु भेदश्रुतित्वात्, भेदश्रुतयो हि उत्तरत्र वत्यन्ते, ग्रन्तः प्रविष्ट इति, इदमपि घटकवाक्यं सर्वात्मत्वं तदन्तर्यामित्वाच स्वरूपैक्यादिति ह्यस्यार्थः।

यष त ज्ञात्माऽन्तर्याम्यमृतः, य ज्ञात्मनि तिष्ठ-ज्ञात्मनाऽन्तरा यमात्मा न वेद यस्यात्मा ग्रारीरं य ज्ञात्मानमन्तरा यमयति स त ज्ञात्माऽन्तर्याम्यमृतः

<sup>\*</sup> ग्रापतीति पाः।

यः पृथिवीमन्तरे सञ्चरन् यस्य पृथिवी शरीरं यं पृथिवी न वेदेत्यादि, योऽत्तरमन्तरे सञ्चरन् यस्यात्तरं शरीरं यमत्तरं न वेद यो मृत्युमन्तरे सञ्चरन् यस्य मृत्युः शरीरं यं मृत्युनं वेद एष सर्वभूतान्तरात्मा-ऽपहतपाप्मा दिव्यो देव एकोनारायणः, द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृत्तं परिषस्वजाते तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्त्यनस्रज्ञन्योऽभिचाकशीति, स्रन्तः प्र-विष्टः शास्ता जनानां सर्वात्मा, तत्मृष्ट्वा तदेवानुप्रा-विश्रत् तदनुप्रविश्य सञ्च

तत्तच्छव्दवाच्यत्वं तत्तदनुष्रवेशक्षतं न तु स्वक्षपैभ्यक्षतिमित स्पष्टार्थं वाक्यमाह तत्त्वष्टेति, तत्तदनुष्रवेशेऽपि तद्गतदेशिषास्पृष्टत्वमाह सत्यं चानृतं च सत्यमभवदिति वाक्यं चिद्रचिनुष्रवेशेन तत्तच्छव्दवाच्यप्रिष बस्न सत्यमभवत् ग्रप्रच्युतस्वस्वभावमभवदित्यर्थः । नामक्ष्यव्याकरण्युते रिष घटकत्वात्तामाह ग्रनेनेति, जीवेनेति निर्द्वेशस्यानुष्रवेशक्षतत्वं पूर्वादाहृतवाक्यैः स्पष्टम् । भेदश्रुतिमाह एथगिति, तेन जुष्टः – बस्नणाऽनुष्र हीतस्ततः – एयत्वज्ञा नादमृतत्वमेतीत्यर्थः । भोक्तेति भोक्तारिमत्यर्थः । भोक्तृभोग्यनियन्तृन् यथावत् ज्ञात्वा निर्विधमेतद्भस्य सर्वं मया तव मिक्तिमत्यर्थः । ग्रात्मनां नित्यत्वं बहुत्वं च दर्शयति नित्य इति,

त्यञ्चाभवदित्यादि सत्सत्यं चानृतं च सत्यमभवत्, अनेन जीवेनात्मनेत्यादि, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनाऽमृतत्वमेति, भाक्का भाग्यं प्रेरितारं च मत्वा सर्वं प्रोक्तं त्रिविधं ब्रह्म एतत्, नित्यो नित्यानां

प्रधानेत्यादिस्पछं, स्यैपं ते वसुधातनिमिति वसुधातनं तव स्यैप्ये भ्रम्याः स्थिरत्वस्वभावत्वं च त्वदधीनिमत्यर्थः । सामानाधिकरएयश्योगः कार्यकारणभावाल्लाचिणकः । ग्रानिः कापः प्रसादस्ते सामः श्रीवत्सत्त-चण दति प्रकरणस्यवाक्यानामयमेवार्थः । यस्य प्रसादची ब्रह्मा स्द्रश्च कोपसम्भवः, यस्य प्रसादादहमस्युतस्य भूतप्रजासर्गकरोऽन्तकारी।क्रोधास्त्र रुद्र इत्यत्र देवताविशेषेषु प्रसादक्रे।धतुकत्वदर्शनात् कार्यकारणभावेऽपि सामानाधिकरण्यप्रयोगे। दृष्टः, ब्राह्मणे। इस मुखमासीदित्यादिष् पद्मां भूमिरिति वाक्यैकार्थ्यात्, तस्मात् स्यैपं ते वसुधातनिमत्यादिवाक्येन सर्वस्यात्पत्तिस्थितिप्रवृत्तया भगवदधीना इत्युत्तं भवति, यत्किञ्चिदिति क्रत्वकार्यवर्गस्य कारणं तत्तत्कारणान्तर्यामितया तत्तक्करीरकं बन्मेबेत्यर्थः ग्रहमात्मेत्यात्म-शब्देन सर्वमिष शरीरिमत्यर्थात् सिट्टं, सर्वस्य चाह-मित्यन्तर्यामित्वपरं हृदि स्वयमात्मेति जीवस्य हृत्स्यत्वात् तदन्तर्यामी च हृत्स्य\* एवेत्यर्थः । ग्रात्मशरीरभावावगमाऽस्तु ततः क्रिं मत्वर्यीयप्रत्यय-निरपेत्तसामानाधिकरण्यस्येत्राह शरीरस्य चेति, त्रानेनाकृत्यधिकरणन्यायः स्मारितः । शरीरशरीरिणास्व धर्मभेदेऽपि तयारसङ्करादिति महापात-किनस्तत्संसर्शिणश्च धर्मभेदेऽपि संसर्गप्रयुक्तंपातिकत्वमापतित काष्ठस्य हमाया†श्व धर्ममेरेदे सत्येव काष्ट्रस्य संसर्गप्रयुक्ततन्नः वाणत्वं दृश्यते

चेतनश्चेतनानाम् एके। बहूनां ये। विद्धाति कामान् प्रधानकेत्रज्ञपितगुंगोशः, ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशनीशावि-त्यादिश्रुतिशतैस्तदुपवृंह्गौः—जगत्सर्वं शरीरं ते, स्थैय्यं ते वसुधातलं, यत्किञ्चित्सृज्यते येन सत्त्वजातेन वै द्विज! तस्य सृज्यस्य सम्भूता, तत्सर्वे वै हरिस्तनुः, श्र-

<sup>\*</sup> दृदि स्थित स्वेत्यर्थः इति पाः।

<sup>†</sup> हमा स्याल्लवणाकर दृति लवणोत्पत्तिस्थानं हमोत्यते।

<sup>🙏</sup> संसर्गप्रयुक्तलवसात्विमिति पाः।

हमात्मा गुडाकेश्न ? सर्वभूताशयस्थितः । सर्वस्य चाह् हृदि सन्निविष्टो मत्तः स्मृतिर्ज्ञानमपाहृनं चेत्यादि-

एवं धर्ममेदेऽपि संसर्गप्रयुक्ता यः सङ्करस्तस्य शरीरगरीरिगारसंभवादि-त्यर्थः। धर्मभेदेन चेति पाठः। एवमुक्तहेतुभिः सर्वशरीरं ब्रह्म, ग्रादि-श- ब्रेन व्यधिकरणवा श्वविशेषाः शरीरतन्यङ्गादिशब्दवन्ता विविद्यताः सर्वशरीरत्वात्सर्वचेतनाचेतनप्रकारं ब्रह्मैव सर्वशब्दानां मुख्याभिधेयमित्यर्थः। क्यं मुख्यवृत्तत्विमत्यन्ताह सामानाधिकरण्यमिति, ततः किमित्यन्त्राह तस्य चेति, क्रथं स्वपत्ते मुख्यतित्यन्नाह तथा हीति, कारणत्वशक्तितदेषव्यावर्तकशोधकवाक्यार्थमाह निरवद्यमिति, त्विमिति चेति, तच्दब्देन सामानाधिकरण्यवृत्तेन त्विमित पदेनेत्यर्थः। त्वं-शब्दस्य जीवान्तर्यामिपरत्वे स्वणा स्यादित्यन्ताह तन्द्यरीरं तदात्मतयाऽचिस्यतिमिति,

वेदविदग्रेसरवाल्मीकि-पराशर-द्वैपायनवचाभि-श्च परस्य ब्रह्मणः सर्वस्यात्मत्वावगमाञ्चिद्वचिदात्म-कस्य वस्तुनस्तच्छरीरत्वावगमाञ्च शरीरस्य शरी-रिणां प्रति प्रकारतयेव तत्पदार्थत्थात्, शरीरशरीरि-णाश्च धर्ममेनेदेऽपि तयारसङ्करात्सर्वशरीरं ब्रह्मीति ब्रह्मणा वैभवं प्रतिपादयद्भिः सामानाधिकरण्यादि-भिर्मुख्यवृत्तैः सर्वचेतनाचेतनप्रकारं ब्रह्मीवाभिधीयते, सामानाधिकरण्यं हि द्वयोः पदयोः प्रकारद्वयमुखेनैका-र्थानष्ठत्वं, तस्य चैतस्मिन्पचे मुख्यता। तथा हि तत्त्व-मिति सामानाधिकरण्ये तदित्यनेन जगत्कारणं

शरीरतया तादातम्यमस्तु ततः किमन्तर्यामिपर्यन्तत्वस्पेत्यचाह तत्म-कार्रामिति, पदान्तरेष्ट्रमुख्यार्थत्वमाह इतरेष्ट्रिति, ब्रह्माज्ञानपते प्रवृत्ति-निमित्ताभावेन सामानाधिकरण्यलत्त्वणहानिः ऋविद्याश्रयत्वदेषश्च स्यात्। द्वितीयपतिऽपि ब्रह्मण एव तच्छव्दावगतक्रत्याण्गुणविष्टु । तत्वादिव्याघातादेव त्वं-शब्दस्य जीवत्वप्रहाणेन व-स्तुमात्रपत्वे स्वाभिमुखचेतनत्वक्षपप्रवृत्तिनिमित्तहानमापतित स्वाभिमुखचेतनो हि त्वं-शब्दवाच्यः। ग्राभिमुख्यं च श्वेतकेतीर्जीवत्वविशिष्टस्येव न तु वस्तुमात्रस्य, ग्रतः सामानाधिकरण्यलत्तणहानिः सदीप्तत्वं चेत्यर्थः। वृतीयेऽपि पत्ते सर्वज्ञत्वादिगुणकत्वात्तच्छब्दवाच्यतया प्रक्रत देश्वर दति ब्रह्मांश्रभूतजीवेश्वरवाचिपदयोर्घटश्शराव दतिवत्सामाधिकरण्यमयुक्तं, तच्छब्दः सन्मात्रपर दति चेत्सवंज्ञत्वादिगुणक्रत्वात्वय्यमयुक्तं, तच्छब्दः सन्मात्रपर दति चेत्सवंज्ञत्वादिगुणक्रत्वाद्यमयुक्तं, तच्छब्दः सन्मात्रपर दति चेत्सवंज्ञत्वादिगुणक्रत्वाद्यमयुक्तं, तच्छब्दः सन्मात्रपर दति चेत्सवंज्ञत्वादिगुणक्रत्वाद्यमयुक्तं, तच्छब्दः सन्मात्रपर दति चेत्सवंज्ञत्वादिगुणक्रत्वेव प्रकृतत्वाद् घटे प्रकृते मृन्मःत्रस्येव सन्मात्रस्य प्रकृतत्वाभावात् तत्यदस्य प्रवृत्तिनिमित्तप्रहाणेन सामानाधिकरण्यलत्तणहानिः, सन्मात्रं च प्रकृतिमिति

## सर्वकल्याणगुणा कारं निरवदां ब्रह्मोच्यते, त्वमिति च चेतनसमानाधिकरणवृत्तेन जीवान्तर्यामिरूपि त-च्छरीरं तदात्मतयाऽवस्थितम्-

चेत् सत्प्रकृतं न तु सन्मानं मात्रज्ञर्थस्य तदैत्तत बहु स्यामित्याद्युत्तः सार्वज्ञ्यादिविरोधात् तन्कव्दस्येश्वरपरत्वे तद्विरोधपरिहाराय त्वं पदस्य वस्तुमात्रपरत्वे स्वाभिमुखचेतनत्वरूपप्रवृत्तिनिमित्तप्रहाणात् सामाना-धिकरण्यनत्वणहानिः, दोषवत्त्वं च स्यादित्यर्थः। ननु स्रष्टेः प्राक् एकत्वावधारणाद्यतः प्रधानपुरुषाविति प्रधानपुरुषवेगरप्युत्पत्तिमत्त्वदर्शनाच्य तदानीं न शरीरशरीरिभावः सिद्धातीति द्रव्यकत्वमेवाभ्युपगन्तव्यमित्यन्त्वाहं स्वत्रुतं भवतीति, यद्घद्विशेषणं वेदान्तवाक्येषु श्रुतं तत्तद्वाहुल्यात्त-दिभप्रत्येवं -शब्दोऽच प्रयुत्तः यथा निमितकारणत्वं निमित्तत्वापयोगि सर्वज्ञत्वादिसापेतम् एवमुपादानत्वमिष निष्कष्टस्वरूपस्यानुपपत्रत्वात् प्रकृतिपुरुषविशिष्टस्वापयेक्ति कारणविषयमेकत्वावधारणत्वं न कारण्यत्वापयुत्तिविशेषणविरोधीति तदानीमिष चिद्वचिद्विशिष्टमेव बस्तेत्य-

<sup>\*</sup> सर्वः कल्याणगुणाकरोषस्येति बहुद्रीहिसमात्रयणेन सर्वकल्याणगुणाकरीमिति नापुंजव्यमितरथा तु पुँक्त्वतेज त्राकरशब्द अज्ञहत्युँ त्रवक्षत्वात् ।

भिप्रायेणात्र परिहार उच्यते ब्रह्मैवत्यादिना, एवमवस्थितमित्यत्र एवं-शब्दार्थभूतप्रकारतयेति सर्व खिल्वदं ब्रह्म व्यक्तं बिष्णुस्तथाऽव्यकं ज्योतीं वि विष्णुरित्यादिनिर्देशस्य प्रदर्शनार्थमेवं-शब्दः, व्यक्तं विष्णुरि-त्यादिनिर्देशेषु एवं-शब्दार्थभूतप्रकारतया-तत्तच्छब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूतप्र-कारतया सर्वावस्थास्विप चेतनाचेतनप्रपञ्चसद्भाव इत्यर्थः स्थूलस्य सूक्त्मस्य चेत्यनेनैकत्वावधारणं व्याख्यातं, नामक्पिवभागानक्तंपूक्तमदशा-

तत्प्रकारं ब्रह्मोच्यते, इतरेषु पत्तेषु सामानाधिक-रण्यहानिर्ब्रह्मणः सदाषता च स्यात्। एतदुक्तं भवति ब्रह्मवैवमवस्थितमित्पत्रैवं-शब्दार्थभूतप्रकारतयैव विचित्रचेतनाचेतनात्मकप्रपञ्चस्य स्यूलस्य सूक्ष्मस्य

पत्तिविववयैक्रत्वावधारणं नामक्ष्पविभागाईस्यूलद्रशापत्या बहुत्वनि-र्देश इति भावः । तदेवे।पपादयति तथा चेति, न हि बहुभवनं ब्रह्माय-सत्यविकारश्रुतिबाधः, ग्रश्चिदचिद्विशिष्टस्यैव द्वारकमुपपद्मते तथा बहुत्वं तवामक्षप्रहाणक्षैकत्वं चाद्वारकं ने।पपद्मते, ग्रतीविशिष्टत्व-मभ्युपेत्यम्, ऋन्यथा प्रक्रतिपुरुवयोरजत्वनित्यत्वश्रुतिविरोधः, ऋक्रताभ्या-गमक्रतविष्रणाशप्रसङ्गश्च । तस्माद्वहुत्वादिकं सद्वारकिति एवार्घ इत्यभिप्राय:। तिहे कार्षं कारणं च कयं ब्रह्मैव स्यादित्यचाह तस्यैवेति, संस्थाननथा -त्रपृथक्षिद्धधर्मतया, विशिष्टं वस्त्वेक्रमेवावस्था-द्वयान्वितिमिति कार्यकारणयारेकत्विसिद्धिरित्यर्थः । जातिगुणयारेव द्रव्यात् एचक्ति द्विरिति तये।रत्यतरवाचित्वमेव मत्वयीयप्रत्ययनिर्वे तसामाना-धिकरण्य त्र्योजकं, द्रव्यस्य तु दण्डकुण्डलादेरपृषक्षिद्धाभावासद्वाचिश-ब्दस्य मत्वर्यीयप्रत्ययनिरपेतसामानाधिकरण्यं नापपदाते इत्यभिप्रायेण चादयति नन् चेति, संस्थानक्ष्पेण प्रकारतया अपृथक्षिद्वविशेषणक्षेण प्रकारतया एवं - शब्दार्थत्विमिति धर्ममुखेन धर्मिवाचिशब्दानां प्रदर्शनार्थ ग्वं-शब्दः।

च सद्भावः, तथा च बहु स्यां प्रजायेयेत्ययमर्थः स-म्पन्नो भवति, तस्यैवेश्वरस्य कार्य्यतया कारणतया च नानासंस्थानसंस्थितस्य संस्थानतया चिद्चिद्वस्तुजा-तमवस्थितमिति ॥

यएयक्तिद्विशेषणत्वेन तत्तक्कव्याभिधेयत्वं ज्ञातिगुणयारेव दृष्टं घटः पटः शुक्क इत्यादिषु न द्रव्यस्यित यएयक्तिद्विशेषणत्वेन तत्तक्कव्यप्रवृश्चितिमित्तार्थत्वं द्रव्यस्य न दृष्टिमित्यर्थः। ततः क्रिमित्यत्राहं स्वतन्त्रितं, एयक्तिद्वाहंस्य विद्वित्यदार्थस्य स्वरपयं त्रश्च्याभिधेयत्या दंश्वरप्रकार्त्त्वम्युक्तमित्यर्थः। परिहरित उच्यत इति, क्रिं द्रव्यस्य द्रव्यान्तरं प्रति प्रकारत्वम्युक्तमित्युच्यते? उत नियतप्रकारत्वम्युक्तमिति विकल्पमिभिषेत्य प्रथमं शिरः प्रतिवदित द्रव्यस्यापीति, द्रव्यान्तरप्रकारत्वं दृष्टमेविति, दण्डकुण्डलादेः प्रकारत्वे दृष्टिऽपि तस्य प्रयक्तिद्वाहंत्वं प्रमाणान्तरित्रद्वम्, यत्र तु विद्वितिष्रेस्त्रकारत्वं दृष्टं, पृथक्तिद्वाहंत्वं तु न प्रमाण-मिति प्रकारत्वं स्थितमेविति नियतप्रकार वं सिद्वमित्यभिप्रायः। एवम-भिपायमज्ञानन् दण्डकुण्डलादिशच्दानामित्र सामानाधिकरण्यस्य मत्व-र्णीयपत्ययसापेवत्वमापादयं खोदयित नतु चेति, द्रव्यस्य द्रव्यान्तरं प्रति प्रकारत्वे सत्यिप नियतप्रकारत्वायागाच मत्वर्णीयप्रत्ययनिरपेत्वसामान्ताधिकरण्यमित्यर्थः। परिहरित चित्राच्यत हत्यादिना,

ननु च संस्थानरूपेण प्रकारतयैवं-शब्दार्थत्वं जातिगुणयोरेव दृष्टं न द्रव्यस्य, स्वतन्त्रसिद्धियोग्यस्य पदार्थस्यैवं-शब्दार्थतयेश्वरस्य प्रकारमात्रत्वमयुक्त-मिति चेत् उच्यते-द्रव्यस्यापि दण्डकुण्डलादेर्द्रव्या-न्तरप्रकारत्वं दृष्टमेव ।

द्रव्यस्य द्रव्यान्तरं प्रति नियतप्रकारत्वं प्रभा प्रभाववत्सु दृष्टि मिति हृदि निधाय द्रव्यस्य द्रव्यान्तरिवशेषणत्वे मत्वर्थीयप्रत्ययनिरपेतसामानाधि- करण्यप्रयोगं दर्शयित गैरिश्व इति, द्रव्यत्वहेतुतया भूतसंघातरूपाणामिन्युक्तं देवमनुष्यादिशब्दस्य पिण्डमात्रपर्यत्वन्तशङ्काव्यावृत्त्ययं पुण्यिवशिष्ण पापेन कर्म्मणा पुण्यातिरेकेणेन्युक्तं, न हि पिण्डस्याचेतनस्य पुण्यपाप्यक्तं प्रवत्तं पूर्व्वं गैरिश्वो मनुष्य इत्युक्त्वा पुनर्देवादिशरीराणामित्युक्तं, तत्र न पुनर्कतः शङ्कनीया शब्दपरत्वेनार्थपरत्वेन च प्रयुक्तत्वात् गैरिश्वो मनुष्या देव इति शब्दवाच्यानां देवत्वमनुष्यत्वादिसंस्थानिवशिष्टानां शरीराणामित्यर्थः। चेतनप्रकारतया—चेतनस्य नियतप्रकारतया देवो, जात इत्यादिशब्दः प्रतिपादनिवशेषणभूतः, गैरिश्वोमनुष्योदेव इति शब्दवाच्यानां भूतसङ्घानस्पत्या द्रव्याणां देवत्वमनुष्यत्वादिसंस्थानिवशिष्टानां शरीराणां चेतनप्रकारतया लोकवेदये।देवदक्तोमनुष्योजातः पुण्यविशेषेणेत्यादिकं सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनं दृष्टिमित्यन्वयः। शरीराणां सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनमित्यनेन तद्वाचिशब्दानां सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनमित्यनेन तद्वाचिशब्दानां सामानाधिकरण्यमित्युक्तं भवति।

ननु च दगडादेः स्वतन्त्रस्य द्रव्यान्तरप्रकारत्वे मत्वर्थीयप्रत्यया दृष्टः, यथा दगडी कुगडलीति, अता गात्वादितुल्यतया चेतनाचेतनस्य द्रव्यभूतस्य वस्तुन ईश्वरप्रकारतया सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनं न युज्यते। अत्रोच्यते गारश्वो मनुष्यो देव इति

ऋषेसामानाधिकरण्यां इ शब्दसामानाधिकरण्यं शरीरस्य चेतनसा-मानाधिकरण्यं नाम चैतन्यसमानाश्रयत्वं शरीरं चैतन्यं च चेतनविशेषणं तज्ञौपाधिकत्वं स्वाभाविकत्वं चेति विशेषः। यद्वा शरीराणां सामानाधि-करण्येन प्रतिपादनमिति शरीराणां सामानाधिकरण्यप्रवृत्तशब्दैः प्रतिपा-दर्नामित यावत्। नन्वद्रव्यत्वे सति विशेषणत्वमेव मत्वर्णीयप्रत्ययनिरपे-ससामानाधिकरण्ये प्रयोजकं, तस्मादज सामानाधिकरण्यं लावणिकमि-त्यत्राह ग्रयमर्थं इति, मत्वर्णीयप्रत्ययनिरपेत्तसामानाधिकरण्ये प्रयोजकं जातित्वं वा गुणत्वं ग्रन्यद्वा तत्र सामानाधिकरण्यं मुख्यमिति नाभ्युपगतं प्रयोगाविशेषे सत्ययननुयायिप्रयोजककत्पनेन क्वचिदमुख्यत्वाश्रयणायोगादिति चेत्तीई द्रव्यविशेषवाचिशब्दानामिष तथा प्रयोगेऽविशिष्ठे तत्राच्यात्मययोजककत्पनेनामुख्यत्वाश्रयणमयुक्तमित्यर्थः । तर्हि सर्वप्रयोगानुगतं प्रयोजकं किमित्यत्राहं कञ्चनेति, तदपृथक्षिद्धेः तत्प्रकारतयेति तत्प्रकारकत्वेन तदपृथक्षिद्धेद्रव्यवाचिपदानामिष प्रकारिपर्यन्तत्वे दण्डकुण्डलादेरिष तथा प्रसजेदिति शङ्कायां तद्वैषम्यमाह यस्य पुनरिति,

भूतसङ्घातरूपाणां द्रव्याणामेव देवदत्तो मनुष्यो जातः पुण्यविशेषेण, यज्ञदत्तो गौर्जातः
पापेन कर्म्मणा, अन्यश्चेतनः पुण्यातिरेकेण
देवा जात इत्यादिदेवादिशारीराणां चेतनप्रकारतया
लेकिवेदयोस्सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनं दृष्टम् ।
अयमर्थः जातिवी गुणा वा द्रव्यं वा न तन्नादरः

एवं जीवं प्रति श्रीरस्य नियतप्रकारत्वेत तहाचिपदानां तत्पर्यन्तत्वं विवित्ततम्। ततः किं जगद्वाचिश्रद्धानामीश्वरपर्यन्तत्वस्येत्यत्राह एवमेवेति, जगद्वाचिश्रद्धानामीश्वरपर्यन्तत्वे प्रमाणे सित हि तदनुपाह-क्रन्यायापेता, श्रतस्तत्र किं प्रमाणं व्युत्पत्तिभङ्गश्च भवेत् घटपटादेः स्विनिष्ठत्वविषयप्रत्यत्तविरोधश्चेत्यादिशङ्कायामाह तदेतदिति, एवं स-द्विद्धोपसंहारगतं तत्त्वमसीति सामानाधिकरण्यं न द्रव्येक्वपरम्, श्रिप त्वात्मशरीरभावपरिमत्युक्तम्। एवमुपक्रमगतमेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञावाक्यमिष विशिष्टेक्वपरिमत्याह श्रत इति, श्रतः – तत्त्वमसीति वाक्यस्य विशिष्टेक्वपरत्वोपपादनादित्यर्थः । ब्रह्मणस्तेजोऽवनमात्रकारणत्वे क्रन्त्वकारणत्वेपमनुपपनिमित तत्परिहाराय सद्विद्धायां तेजोऽवनस्रिक्वयन

कञ्चन द्रव्यविशेषं प्रति विशेषगातयैव यस्य सद्भावस्तस्य

तदपृथक्सिद्धेस्तत्प्रकारतया तत्सामानाधिकरण्येन प्र-तिपादनं युक्तं, यस्य पुनर्द्रव्यस्य पृथक्सिद्धस्यैव कदा-चित्क्वचिद् द्रव्यान्तरप्रकारत्वमिष्यते तत्र मत्वर्थीयप्र-त्यय इति विशेषः, एवमेव स्थावरजङ्गमात्मकस्य सर्वस्य वस्तुन ईश्वरशरीरत्वेन तत्प्रकारतयैव स्वरूपसङ्घाव इति तत्प्रकारी ईश्वर एव तत्तच्छब्देनाभिधीयते इति तत्सामानाधिकरण्येन प्रतिपादनं युक्तं, तदेत्सर्वं पूर्व-मेव नामरूपव्याकरगाश्रुतिविवरगो प्रपञ्चितम् । स्रतः प्रकृतिपुरुषमहदहङ्कार-तन्मात्र-भूतेन्द्रिय-तदार-व्य-चतुर्दश्रभुवनात्मकब्रह्मागड-तदन्तर्वर्त्तिदेवतिर्य-ङ्मनुष्यस्यावरादिसर्वप्रकारसंस्थानसंस्थितं कार्यमपि सर्वे ब्रह्मैवेति कारणभूतब्रह्मविज्ञानादेव सर्वे विज्ञातं मन्येषामपि प्रदर्शनार्थमित्यभिषायेणाह प्रकृतिपुरुषेति, देवतिर्यङ्मनु व्यस्यावरादिसर्वेवकारसंस्थानसंस्थितिमिति चादि-शब्देन देवतिर्यङ्मन्-ष्याद्यवान्तरज्ञातिभेदोविविचितः । देवितिर्यङ्मनुष्यस्यावरादीति कार्यवि-शेषणं सर्वेप्रकारसंस्थानसंस्थितं नानाविधसंस्थानविशिष्टमित्यर्थः । यद्वा देवमनुष्यादिशब्दा भावप्रधानाः, देवत्वमनुष्यत्वादिस्सर्वः प्रकारो यस्य तदेव तिर्यङमन्ष्यस्यावरादिसर्वप्रकारं स एव संस्थानम् ऋएयभूतधर्माः । तेन-संस्थितं विशिष्टमित्यर्थः । विशिष्टमेव कारणं तदेव कार्यमिति कार्य्यकार-ग्रियोरनत्यत्वात्तज्ज्ञानेन तज्ज्ञानिमत्यर्थः । उपपवतरं-मुख्यतयोपपविम-त्यर्थः । एवम्पक्रमापसं हारवाक्ययोर्विशिष्टैक्यपरत्वमुक्तम् । ऋष प्रध्यगतं सन्मताः साम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः ऐतदातम्यिनदं सर्वमिति वाक्यस्यात्मशरीरभावेन तादात्म्यपरत्वमित्याह तदेवमिति, कार्यकारणभावशब्देन सर्म्मुलाः सत्प्रतिष्ठा इत्यस्याची विविद्यतः।

भवतीत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानमुपपन्नतरम् । तदेवं कार्य्यकारणभावादिमुखेन कृत्स्तस्य चिदचिद्वस्तुनः परब्रह्मप्रकारतया तदात्मकत्वमृक्तम् ॥

ननु च परस्य ब्रह्मणः स्वरूपेण परिणामास्प-दत्वं निर्विकारत्वनिरवद्यत्वश्रुतिव्याकापप्रसङ्गेन निवारितं, प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्ताऽनुपराधादित्ये-

त्रादि-शब्देन सदायतनत्वं विवित्ततं, तच्च धार्यधारक्रभावः परब्रह्म-प्रकारतया तदात्मकत्वमुक्तमिति न तु स्वरूपैक्येन तादात्म्यमित्यर्थः। कार्य्यकारणभावाच्य प्रकारप्रकारिभावाच्य तादात्म्यं द्विविधं, तत्र कार्य्यकाः रणभावादेव प्रकारप्रकारिभावाऽपि सिद्धः, विशिष्टस्यैव कारणस्वकार्यत्वये।-गादन्तः प्रविश्य धारक्रत्वेन नियन्तृत्वेन स्थितिहेतुत्वाच्य, ग्रतः सन्मूनाः इति वाक्ये उभयविधं तादात्म्यमिभन्नेतिमिति ग्रन्याभिप्रायः । सर्वे खल्चिदं ब्रस्म तज्जनानित्यस्थाप्ययमेवार्थः । जगदुपादानत्वे निर्विकारत्वव्याघात-शङ्क्रया चादयति ननु चेति, स्वरूपेण परिणामास्पदत्वं निवारितमस्त ततः क्रिमित्यबाह प्रकृतिश्चेति, सूत्रार्थमाह एक्रविजानेनेति, ग्रनेन श्रुति स्व स्मारिता । उपादानत्वं प्रतिपादितमस्तु ततः किमित्यत्राह उपादानेति, सद्वारकमुपादानत्विमित्यविरोधमभिष्रेत्य परिहरति ग्रजीव्यत द्त्यादिना, ऋविशेषेणेति, यतावा दमानि सन्सताः सोम्येमाः सर्वाः कविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानं मृत्तत्कार्यदृष्टान्ता-भ्यां परमपुरुषस्य जगदुपादानकारणत्वं च प्रतिपादि-तम्, उपादानकारगत्वं च परिगामास्पदत्वमेव, कथ-मिदमुपपदाते-अत्रोच्यते सजीवस्य प्रपञ्चस्याविशेषेगा कारणत्वमुक्तं, तत्रेश्वरस्य जीवरूपपरिणामाभ्यपगमेन नात्मा श्रुतेर्नित्यत्वाच्च ताभ्य इति विरुध्यते, वैषम्य-

वती सा जनित्री भूतभाविनीति च, स्मृतिश्च भवति— प्रकृतिं पुरुषं चैव विद्धानादी जभाविष । विकाराश्च गुणांश्चैव विद्धि प्रकृतिसम्भवान् ॥ भूमिरापाऽनले। वायुः खं मना बुद्धिरेव च । ब्रह्डङ्कार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्ट्रधा ॥ अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महावाहाः! ययेदं धार्यते जगत् ॥

द्वारभूतप्रक्रतेः परिणामित्वे श्रुतिमाह ग्रस्मादिति, ग्रनेन माया-शब्दार्षोऽपि स्पष्टः । जनत्री-समिष्टिजनित्री, भूतभाविनी-व्यिष्टिहेतुरित्यर्थेः
उक्तार्थविषयां स्मृतिं दर्शयित स्मृतिश्चेति, प्रकृतिं पुरुषिमत्यादिना
प्रकृतिपुरुषयोरनादित्वं भूमिराप इत्यादिना द्वारभूतायाः प्रकृतेः परिणामित्वं च सिद्धम् । एवं जीवरूपेणाचिद्वपेण च ब्रह्मणः परिणामे दूषणामुक्तं प्रकृतिरेव परिणामिनी चेत्कथं ब्रह्मण उपादानत्वमित्यत्राह
प्रकृतिरपीति, गौरनाद्यन्तवितित्यादिषु प्रकृतिवाचिश्रब्दस्तव्हरीरकब्रह्मवाचीत्यर्थः, यतः प्रधानपुरुषावित्यादिषु पुरुष-शब्दोऽपि तथैवेत्याह
पुरुषेति, ब्रह्मणः कार्यत्वसिद्धार्थमाह ग्रतस्तिद्वकाराणामपीति,
उक्तार्थे स्मृतिमाह तदाहेति, निर्दोणत्विनिर्वकारत्वोपादानत्वश्रुत्यविरोधमाह ग्रत इति, सत्यसङ्कल्यत्वपदेनापहत्याप्रोत्यादिवाक्यं स्मारितम्

प्रकृतिं स्वामवष्टभ्य विसृजामि पुनः पुनः । मया-ऽध्यत्तेण प्रकृतिः सूयते सचराचरम् ॥ इत्यादिका, एवं च प्रकृतेरपीश्वरश्ररीरत्वात्प्रकृति—शब्दोऽपि तदात्म-भूतस्येश्वरस्य तत्प्रकारसंस्थितस्य वाचकः, पुरुषश-ब्दोऽपि तदात्मभूतस्येश्वरस्य पुरुषप्रकारसंस्थितस्य वाचकः, अतस्तद्विकाराणामपि तथैवेश्वर आत्मा, तदाह व्यक्तं विष्णुस्तथाऽव्यक्तं-पुरुषः काल एव च । स एव ज्ञोभको ब्रह्मन्!। ज्ञोभ्यश्च परमेश्वरः॥ इति, श्रतः प्रकृतिप्रकारसंस्थिते परमात्मिन प्रकारभूतप्रकृत्यंशे विकारः प्रकार्यंशे चाविकारः, एवमेव जीवप्रकारसंस्थिते परमात्मिन च प्रकारभूतजीवांशे सर्वे चापुरुषार्थाः।

उपादानत्वश्रुतिविशिष्टिविषया निर्विकारत्वादिश्रुतिविशिष्यांश्रमाविक्षयेत्यर्थः । विशिष्ट एवायमीश्वरः कारणं, विशिष्टः स एव कार्यमिति कार्यकारणयेरनन्यत्विसिद्धिरित्याह तथा च सतीति, कार्यकारणयेरन त्यत्वं कारणात् कार्यस्य द्रव्यान्तरत्वं वारयित न तु कारणस्य विशिष्ट त्विविरोधि श्रविशिष्टत्वे कारणत्वायोगादित्यर्थः । सर्वेति, उपपादित- प्रकारेण निर्दोषत्वेषपदनत्वादिपरश्रत्यविरोध इत्यर्थः । चिदचिद्धिशिष्टस्य ब्रह्मणोनित्यत्वातसृष्टिप्रक्रयायोगः, ब्रह्मणः कारणत्वं कार्यत्वं चा- यक्तमित्यत्राह तदेविमिति, तदापितः सूत्सदश्रापितः - द्रव्यनित्यत्वेऽप्यवस्याभेदेन कारणत्वाद्यप्रपत्ते प्रमाणमाह ययोक्तमिति, श्रव्योरित्यत्वेऽप्यवस्याभेदेन कारणत्वाद्यप्रपत्ते प्रमाणमाह ययोक्तमिति, श्रव्योरित्यनेन कारणत्वावस्यायां सत्त्वं सूचितं, कार्यभूतयोरित्यनेन कार्यावस्यां प्रति कारणत्वा वस्यायां सत्त्वं सूचितं, कार्यभूतयोरित्यनेन कार्यावस्यां प्रति कारणत्वा मित्युक्तं, तर्दि कार्यत्वकारणत्वे प्रकृतिपुरुषयोर्विति परमात्मनः कारण- त्वादिनिर्देशोऽ मुख्यः स्यादित्यत्राह तस्मादिति,

प्रकार्यशा नियन्ता निरवदाः सर्वकल्या श्रागुणाकरः सत्यसङ्कल्प एव, तथा च सति कारणावस्थ ईश्वर एवेति तदुपादानकजगत्कार्यावस्थाऽपि स एवेति कार्यकारणयारनन्यत्वं, सर्वश्रुत्यविरोधश्च भवति । तदेवं नामरूपविभागानर्हसू इमदशापन्नप्रकृतिपुरूषश-

<sup>\*</sup> कल्यागागुगाग्रय इति पाः।

## रीरं ब्रह्म कारणावस्थं जगतस्तदापत्तिरेव च प्रलयः, नामरूपविभागविभक्तस्थूलचिदचिद्वस्तुशरीरं ब्रह्म कार्यावस्थम्-

चिद्रचिद्द्रव्यये। परमात्माख्यद्रव्येण सहे। पन्मनियमाभावाज्ञातिगुणवत्प्रकारते कस्वभावत्वप्रयुक्तमित्यचाह जीवात्मेति, सहे। पनम्मनियमे। प्रथक्तिहृषकारत्वे प्रयोजकः ग्रतस्तदभावाहे वादिशब्दानामिष जीवपर्यन्तत्व गुल्द्यमिति शङ्कायामाह यथेति, सहे। पनमिनयम एकप्रामग्रीवेद्यात्वप्रयुक्तः, न तु नियतकारत्वप्रयुक्तः, गन्धादिषु व्यभिचारात् तस्माचादेकात्रयत्व तदेकप्रयोजनत्वं च नियतप्रकारत्वे ग्रयोजकम्। किञ्च मत्वधायप्रत्ययनिरपेत्तसामानाधिकरण्यप्रयोगोयचास्ति तत्र सर्वे वानुगतं प्रयोजकं कल्यम् ग्रन्यथा जातित्वं गुण्यत्वं वा प्रयोजकं स्थात्, तस्माहेवादिश्ररीरस्य चेतनप्रकारते कस्वभावत्वात् तद्वाचि ग्रब्दानां तत्पर्यन्तत्वं
मुख्यमित्यर्थः। एवं दृष्टान्तोक्तमर्थे दार्ष्टान्तिकेऽतिदिश्रति व त्यमाणश्ररीरत्वत्त्वणसङ्गत्यर्थं। तस्मादिति,

ब्रह्मणस्तयाविधस्यूलभाव एव जगतः सृष्टिरित्यु-च्यते, यथाक्तं भगवता पराशरेण-प्रधानपुंसारजयाः कारणं कार्यभूतयारिति, तस्मादीश्वरप्रकारभूतस्वीव-स्यप्रकृतिपुरुषवाचिनः शब्दास्त स्रकारविशिष्टतया-ऽवस्थिते परमात्मिन मुख्यतया वर्तन्ते जीवात्मवाचि-देवमनुष्यादिशब्दवत्, यथा देवमनुष्यादिशब्दा देव-मनुष्यादिप्रकृतिपरिणामविशेषाणां जीवात्मप्रकार-तयेव पदार्थत्वात् प्रकारिणि जीवात्मिन मुख्यतया वर्तन्ते,

विद्वित्तस्तुनेः शरीरत्वं परमात्मनः शरीरित्वं चानुगपत्रं शरीर-

श्रारितत्त्वणाभावात् चेष्टाभागिन्द्रियात्रया हि श्रारिमित्यचाह ग्रयमेवेति, एयक्सिद्धानहे-शब्दः प्रतिपदमन्वेति तेन पदेन एहत्तेचघटपटादिव्यावृत्तः, ग्रज श्रारित्तमभावतत्त्वणयोः सहोक्त्या श्रारिमात्मा च प्रतिसम्बन्धितः, ग्रज्जायां दित दर्शितं भवति, तत्र कि श्रारित्वं किमात्मत्विमिति शङ्कायां विभच्य दर्शयित सर्वात्मनेति, सर्वात्मना-यावद्द्रव्यभावित-यत्यः । ग्रात्मशब्दावयवार्थस्य च श्रारिशरीरितत्वणापियकत्वमिनि पत्याद्यं ग्रापित्वत्वणापियकत्वमिनि प्रत्याह ग्राप्तोतीति, द्रव्यत्वे सत्याधेयतयेत्यध्याहारेण योजियतव्यम् ग्राधेयत्वं नियाम्यत्वं शेषत्विवशेषणं सर्वात्मनेति पदम् ग्रपृथक्षिद्वामिति पदं प्रकारिवशेषणं सर्वात्मनाऽऽधेयत्वादिभरपृथक्षिद्वप्रकारत्वादित्यर्थः । ग्राकारः श्रीरिमिति चोच्यत दित्, जातिगुणयोरप्याकारत्वम् ग्रपृथक्षिद्व-प्रकारत्वात् श्रीरमप्यपृथक्षिद्वप्रकारत्वादाकारशब्द-वाच्यं द्रव्यत्वात् श्रीरशब्दवाच्यमित्यर्थः । ग्रयमर्थः द्विपात्त्वं श्रीरत्वं चतुष्पात्त्वं श्रीरत्वं चतुष्पात्त्वं श्रीरत्वं चतुष्पात्त्वं श्रीरत्वि श्रीरत्वचणं किमिति न स्यात्

तस्मात् सर्वस्य चिद्चिद्वस्तुनः परमात्मशरीरतया तत्प्रकारत्वात् परमात्मिन मुख्यतया वर्तन्ते सर्वे तद्वा-चकाः शब्दाः। अयमेव चात्मशरीरभावः पृथक्सिद्धा-नर्ष्वाधाराधेयभावा नियन्त्वनियाम्यभावः शेषशिषभा-वश्च सर्वात्मनाऽऽधारतया नियन्त्वतया शेषितया च आप्रोतीत्यात्मा सर्वात्मनाऽऽधेयतया नियाम्यतया शेषतया च अपृथक्-

हिपात्त्वचतुष्पात्त्वादिविभागाभावेन सर्वेत्र शरीरशब्दप्रयोगाविशेषादिति चेत् तर्हि लोके वेदे च यत्र यत्र शरीरशब्दप्रयोगस्तत्र तत्र सर्वत्रानुगते लच्चे वाच्ये कतिपयप्रयोगिवशेषाननुगतत्वादच्याप्तलच्चणमुक्त्या प्रयोग-वशेषेष्य मुख्यत्वात्रयणमयुक्तं तस्मा हिन्द्रिया\*द्यात्रयत्वमच्याप्तिमिति

<sup>\*</sup> चेष्टेन्द्रियाधीत्रयत्वर्मिति पाः।

सर्वप्रयोगानुगतं नत्तणिवदमेव साधीयः । यत्तु भाष्योक्तशरीरनत्तणयन्ये अर्थजातमुक्तं तत्रापेतितांश इहानुसन्धेयः । व्याप्यत्वे सित सर्वातमना स्वार्षे धारियतुं शक्यं शरीरिमिति शरीरनत्तणं व्याप्तत्वे त्वे सित याव-द्रव्यभावितया स्वार्षे धारियतुं शक्त आत्मेति शरीरिनत्तणं स्वार्थे-शक्यपदाभ्यामुन्यतनादिव्यापाराणां कृण्यदेहनियमनस्य चाभावादसम्भवाव्याप्तिशङ्कापरिहारः घटपटादिव्यावृत्त्ययं व्याप्यत्वे सतीत्युक्तं, परकायप्रविष्टं प्रति परकायस्य देहत्वव्यावृत्ययं सर्वातमनेति पदम् आत्मनोधमम्भूतज्ञानं रत्नदीपादेः प्रभा च शरीरं स्यादिति तद्भावृत्त्ययं च व्याप्यत्वे सतीत्युक्तम्, अत एव शरीरन्त्वणेऽपि व्यावन्त्यं स्पष्टतरम् ।

सिद्धं प्रकारभूतिमत्याकारः श्रारीमिति चाच्यते, एव-मेविह जीवात्मनः स्वश्रारीरसंबन्धः, एवमेव परमात्मनः सर्वश्रारीरत्वेन सर्वश्रब्दवाच्यत्वं, तदाऽऽह श्रुतिगणः— सर्वे वेदा यत्पदमामनिन्त, सर्वे वेदा यत्रैकं भवन्तीति,

एवमन्यदणनुसन्धेयं शेषशेषिभावस्य शरीरशरीरिन त्रणत्वे तु स्वार्षे शक्यिमित पदानपेत्रैव । उक्तन त्रणस्य व्याप्तिं दर्शयित एवमेव हीति, उक्तं शरीरात्मन त्रणं जगद्भस्योगरस्तीति तद्वाचिशब्दानां ब्रह्मपर्यन्तत्वं मुख्य-मित्याह एवमिति, एवं न्यायेन सर्वशब्दवाच्यत्वमुपपन्नित्युक्तम् । तत्र प्रमाणमाह तदाहेति, सर्वे वेदा इति, पदं पद्मत इति व्युत्पत्त्या प्राप्यमित्यर्थः । यत्रैकं भवन्तीति एतद्माचन्धे तस्येति, श्रर्थेकत्वादेकं वाक्यमिति न्यायेन ब्रह्मण एकस्यैव प्रधानतया वाच्यत्वात्सर्वे वेदा एकवाक्यं भवन्तीत्यर्थः । सर्वशब्दवाच्यत्वे हेतुप्रतिपादिकां श्रुतिमाह एका देव इति, सर्वशरीरतया सर्वप्रकारत्वाद्धि सर्वशब्दवाच्यत्वं सहै-वेत्यादिवाक्यस्यं देव—शब्दं व्याचन्धे देवा इति, उदाहृतवाक्यद्वयस्यार्थेमाह देविति, स्पृतिवचनं दर्शयित तथा चेति, वचसां प्रतिन्धेत्युक्ते शब्दगुणाश्रयाकाशशङ्का स्यादिति तद्मावृत्त्ययं व्याचन्धे वाच्ये हीति, प्रतिन्धा—पर्यवसानम् । उक्तार्थवैश्वसार्यमाह कार्याणामिति, वचसां वाच्यत्वे

हेतुः कार्याणां कारणत्वं सर्वे खिन्त्वदं ब्रस्न तज्जलानिति हि श्रुतिः, वेदैश्वेत्यादि स्पष्टम् । मनुवचनमाह तथा चेति,

तस्यैकस्य वाच्यत्वादेकार्थवाचिना भवन्तीत्यर्थः।
एका देवा बहुधा संनिविष्टः सहैव सन्तं न विजानन्ति
देवा इत्यादि, देवाः—इन्द्रियाणि, देवमनुष्यादीनामन्तर्यामितयाऽऽत्मत्वेन निविष्य सहैव सन्तं तेषामिन्द्रियाणि मनःपर्यन्तानि न विजानन्तीत्यर्थः। तथा
च पाराणिकानि वचांसि—नताः स्म सर्ववचसां प्रतिष्टा यत्र शाष्ट्रती। वाच्ये हि वचसः प्रतिष्ठा, कार्याणां
कारणं पूर्वं वचसां वाच्यमुत्तमम्, वेदेषच सर्वेरहमेव
वेद्य इत्यादीनि सर्वाणि हि वचांसि सग्ररीरात्मविशिष्टमन्तर्यामिणमेवाचन्नते, हन्तान्हं तिस्रो देवताः
अनेन जीवनात्मनाऽनुप्रविष्य नामरूपे व्याकरवाणीति हि श्रुतिः, तथा च मानवं वचः—प्रशासितारं

प्रशासितारिमत्यादि वाक्येन सर्वशब्दवाच्यत्वे हेतुक्चते इमं श्लोकं व्याचछे चन्तरित,चन्तः प्रविद्धः शास्ता जनानामिति हि श्रुत्यनुसारेणान्तः प्रविश्येत्युक्तम्, चन्तःप्रविश्य शाक्ष्मतारिमत्यन्वयः कृतः चन्तर्यामित्वं योऽन्तरो यमयतीत्यन्तर्यामिश्रास्तणप्रतिपादितत्वादित्यर्थः चन्तः प्रविश्य प्रशासितृत्वे हेतुरणीयांसमणीयसामिति । षष्टान्तं व्याख्येय्यपदं व्याख्यानसीकर्याचे प्रथमान्तत्वेनोपादत्ते चणीयांस इति, क्क्नाभिति व्याख्येपपदं तद्घावछे चादित्यवर्णेम् इति, यदा पश्यः पश्यते क्क्नवर्णम् चादित्यवर्णे तमसः परस्तात् इति वाक्ययार्द्रराध्येत्व-भोग्यत्वाभिप्रायेणादित्यवर्णेत्वं क्क्नवर्णेत्वं चोक्तमित्यभिप्रायेणादित्यवर्णेत्वं क्क्नवर्णेत्वं चोक्तमित्यभिप्रायेणादित्य-

<sup>\*</sup> नियन्तार्रामत्यन्वय द्रित पा·।

वर्णे इति व्याचछे तथा य एषोऽन्तरादित्ये हिरएमयः पुरुषो दृश्यते इति तत्र हिरएमयशब्द ग्रीक्वक्यपरत्वेन व्याख्याते। वाक्यकारेण हिरएमय इति रूपसामान्याच्यन्द्रमण्डलमुखवदिति नीलते।यदमध्यस्या इत्यादिश्रुत्यनुसारेण हिरएमयशब्द एवं व्याख्यातः।

सर्वेषामणीयांसमणीयसाम् । हक्नाभं स्वप्रधीगम्यं विद्यान्तु पुरुषं परम् ॥ अन्तः प्रविश्य-अन्तर्यामितया सर्वेषां प्रशासितारं-नियन्तारम् अणीयांस आत्मानः कृतस्वस्याचेतनस्य

नीलतोषदसाम्यमुपासनविशेषोपास्यस्य भगवत उपासनान्तरोपास्य-स्य स्वरूपं हिरएयवर्णमिति हिरएमयशब्दोनौज्ज्वल्यपर इति चेच हृदय-गुहायामेव नीलतायदसाम्यहिरएययत्वश्रवणात् पद्मकाशपतीकाशं हृदयं चाष्यधामुखमिति प्रक्रत्य नीलतायदमध्यस्येति श्रूयते स य एषाऽन्तर्हृदय त्राकाशस्त्रस्मिद्धयं पुरुषा मनामयः त्रमृता हिरएमय दति हृद्धयगुहाया-मेव हिरएमयत्वं च्रत्र्यते तस्मानीनतायदसादृश्यश्रुत्याऽऽनुगुग्याद्विरएमय-शब्द ग्रीक्वल्यपात्वेन व्याख्याती वाक्यकारेण । एवं वर्णयन्ति केचिदाः चार्याः-ग्रादित्यवर्षे स्कावर्णमिति वर्णशब्दस्वारस्याच केवलं हिरएमय-शब्दत्रीाज्ञ्वल्यमात्रपर, त्रपि तु वर्णपर: एव तर्हि नीलतायदसाम्यत्रत्य-विरोधः कथमिति चेत् उच्यते नीलतायदवर्णस्यैव हेतुविशेषेण स्वर्णवर्णः त्वमुपपद्मते, तथा सति भैगवद्वियही बालातपानु लिप्तमरक्रतिगिरिनिभी विभाति तथा च श्रीरामायणे किच्चिच तहुमसमानवर्णे तस्याननं पद्म-समानगन्धीति, नीनतीयदवर्णस्यैव भगवता हिरएपवर्णत्वे हेतुः संप्रदा-यैकाधिगम्य इति नात्र \*लिख्यते । स्वप्नधीगम्यमित्येतद्वाचछे स्वप्नित, एवं प्रशासितारिमत्यादिश्लोकेन सर्व-शब्दवाच्यत्वे हेतुस्तः। त्रयः सर्वेश-ब्दवाच्यत्वपरं श्लाकमाह एनिमिति, एकशब्देन बादिप्रतिपत्तिशङ्घा मा-भृदिति तं व्याचष्टे एक इति, वेदा-वेदभागा इत्यर्थः । उक्तरीत्या-पूर्व-

<sup>\*</sup> रहस्यार्थानां परमभागवतेष्वेवाविष्करगीयतया सर्वजनसाधारययेन तादृशा-र्थापदेशः सर्वथोपदेष्टुरनर्थायेव यथाऽह भगवान् स्वयं गीतासु-इदं ते नातपस्काय नाभ-काप कदाचन । न चाशुश्रुवे वाच्यं न च मां ये।अयसूयतीति ।

रलेकोक्तरीत्या सर्वेष्रशासितृत्वेन सर्वान्तरात्मतया प्रविश्यावस्थितत्वा-दिति सर्वान्तरात्मत्वं नाम सर्वस्यानुप्रविश्य प्रशासितृत्वमित्यर्थः।

व्यापकतया सूक्त्मभूतास्तेतेषामि व्यापकत्वाक्ते-भ्योऽिष सूक्त्मतर इत्यर्थः । रुक्ताभः—ञ्रादित्यवर्णः, स्वप्रधीगम्यः—स्वप्नकल्पबुद्धिप्राप्यः, विश्वदतमप्रत्यज्ञ-तापन्नानुध्यानैक तभ्य इत्यर्थः । एनमेके वदन्त्यिनं मरुते।ऽन्ये प्रजापितम् ।

स्रणरे ब्रह्म शास्त्रतमिति दृष्टान्ततयोक्तमित्यभिप्रायेणाह शास्त्रतब्रस्मशब्दविति यथाऽद्वारकब्रस्मशब्दादयस्तस्यैव निरितशयवृहक्तादिगुणविशिष्टस्य वाचकास्तथा सद्वारकगब्दा स्रप्यम्यादिमुखेन ब्रह्मण एव
वाचका इत्यर्थः। दत्तवचनमाह तथा चेति, तद्घाचष्टे पितृदेवेति, पितृदेवादिशब्दवाच्यकमंकं यजनं विष्णुक्रमंकिमत्युक्ते पितृदेवादिशब्दानां
विष्णुवाचित्वमर्थसिद्धं, तत्र कोहेतुरिति चेत् सर्वभूतान्तरात्मानिमत्युच्यते
पितृदेवादिशरीरकत्वेन तदन्तरात्मत्वाक्तक्च्दाः परमात्मपर्यन्ता
इत्यर्थः एवं सिद्धवस्तुपराणां भेदाभेदघटश्रुतीनामर्थं उपपादितः। तथाऽप्युपायपरवाक्यनिवर्त्यपरवाक्यपर्यालोचनया ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य मिष्यात्वं
प्रतीयते ब्रह्मविदाग्नोति परं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति इत्यादिषु ज्ञानस्योपायत्वमुच्यते ज्ञाननिवर्त्यं च मिष्या रज्जुस्पादिविववर्त्यं चाज्ञानद्यतं,
विभेदजनके ज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते। चतुर्विधोऽपि भेदोऽयं मिष्याज्ञाननिवन्यनः॥ भवत्यभेदी भेदश्च तस्याज्ञानद्यते। भवेदित्यादिभिः।

इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शास्त्रतमिति ॥ एके-वेदा इत्यर्थः । उक्तरीत्या परस्यैव ब्रह्मणः सर्वस्य प्रशासितृत्वेन सर्वान्तरात्मतया प्रविश्यावस्थित-त्वात् अग्न्यादयश्राब्दा अपि शास्त्रत-ब्रह्मशब्दवत् तस्यैव वाचका भवन्तीत्यर्थः । तथा च स्मृत्यन्तरं-ये यजन्ति पितृन् देवान् ब्राह्मणान् सहुताश्चनान् । सर्वभूतान्तरात्मानं विष्णुमेव यजन्ति ते ॥ इति, पितृ-देवब्राह्मणहुताश्चनादिशब्दास्तन्मुखेन तदन्तरात्मभू-तस्य विष्णोरेव वाचका इत्युक्तं भवति ।

एवं निवर्तकनिवर्त्तपरवाक्येर्बस्तव्यतिरिक्तस्य मिळात्वात्तदनुगुणं श्रुत्य-न्तराणामप्यर्था वर्णनीय इत्यनाह अनेदं सर्वशास्त्रहृदयमिति, जीवाहैत-निर्वाहार्यश्चायमारम्भः-सर्व-शब्देनोपायपरवाक्यानां निवर्त्यपरवाक्यानां च कार्त्स्येन पर्यालाचनं भेदश्रुति-भेदनिषेधश्रुतिपर्य्यालाचनं च विवित्ततं, न हि कतिपयवाक्यैरर्थनिष्कर्षः सुकरः । तस्मादुपायपरवाक्येषूपासननिदि-ध्यासनादिशब्दैरुपायं वदन्ति वाक्यानि, निवर्त्यपरेषु चाविद्या कर्म्मसंज्ञा-न्येत्यादिवाक्यानि च निरूपणीयानि भेदश्रुतयाऽपि निरूपणीयाः तदवि-रोधेनार्थस्य वाच्यत्वात्। न च निषेधार्थे भेदानुवाद इति वाच्यम् ईश्वरे-शितव्यादिभेदानां प्रमाणान्तराप्राप्तत्वेनानुवादासम्भवात् तिचिषेधेऽभेद-विधानस्याप्रामाएयं स्यात् प्रमाणान्तराप्राप्ते। ५पि भेदः फलविशेषार्थं गरू-डभावनादिवदाराप्यत इति चेत् ग्रमता भेदस्यारापणिमिति कयमवगतम् चभेद श्रुतिविरोधादिति चेत् भेदश्रुतिविरोधादभेदश्रुतिः फलविशेषार्थम् त्रभेदारोपगापरा स्यात् गरुडाभेदी ह्यारोव्यते भेद एव हि तत्र परमार्थः तत्त्वज्ञानस्यैव मोत्तोपायत्वान्मुमुत्तून्यतत्त्वारापणं न सम्भवतीति चेत् तद्भेदश्वतेरिप समानम्। किं च प्रमाणान्तराप्राप्तभेदभ्रमं जनयिन्वा तिचिषेधे प्रयोजनाभावात् शास्त्रस्य प्रयोजनपर्यवसायित्वं न स्यात्, न हि शास्त्रस्य प्रयोजनपर्यवसायित्वनियमः ग्रिभचारादिप्रतिपादनादिति चेन तत्रापि तदर्थिनं प्रति प्रयोजनवत्वमस्येव, ग्रभिचारस्तु देवब्रास्नणविद्वेष्ट्रप्रभृतिषु पापकर्म्भपरेषु नरेषु क्रियमाणः पुण्याय भवति, त्रभिचारादिकर्म्भाराध्यत्व-तदपेतितफलप्रदत्वरूपमीश्वरस्य वैभवं च ज्ञातव्यं यज्ञादीनामपि विद्या-ङ्गत्वस्य तत्तदाराध्यत्वफतप्रदत्वरूपवैभवस्य च जातव्यत्वेन सर्वाः श्रुतयः प्रयोजनपर्यवसायिन्यः, तस्मात्प्रयोजनपर्यवसायित्वमवश्यभावि तत्तु प्र-

यत्पनं तत्पनं प्रकृतिधम्मेत्वाभावे दृष्टमित्यभिषायेण प्रकृतिरेव धर्मा इति निर्दृश इत्यर्थः। प्रकृतिसम्बन्धे सति दुःखादिसद्वावः प्रकृतिविदहे दुःखादिनिर्दृश इत्यर्थः। प्रकृतिसम्बन्धे सति दुःखादिसद्वावः प्रकृतिविदहे दुःखादिनिर्दृतिश्चेति दुःखादीनां प्रकृतिधर्मत्वे यत्पनं तदिदानीं दृष्टमित्यभिषायेण प्रकृतिरेव धर्मा इति वचनभङ्गीति यावत्। देवादिभेदस्यौपाधिकत्वादुपाधिवियुक्तस्वरूपसाम्ये प्रमाणमाह विद्यति, ब्राह्मणादेशत्कर्षे
इतरेषामपक्षे च शास्त्रसिट्टेऽपि समदर्शित्वमपाणिडत्यमेवेति शङ्कायां
पण्डित-शब्दं व्याचळे देवेति,।

निर्वाणमय एवायमात्मा ज्ञानमयोऽमलः । दुःखा-ज्ञानमला धर्माः प्रकृतिस्ते न चात्मनः ॥ प्रकृतिसंसर्ग-कृतकर्ममूलत्वाज्ञात्मस्वरूपप्रयुक्ता धर्मा इत्यर्थः । प्राप्ताप्राप्तविवेकेन प्रकृतिरेव धर्मा इत्युक्तं, विद्यावि-नयसंपन्ने ब्राह्मणे गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पण्डितास्समदर्शिनः ॥ इति, देवतिर्यङ्मनुष्यस्था-वररूपप्रकृतिसंसृष्टस्यात्मनः

उत्कर्षापकषेशास्त्रमुपाधिसंस्रष्टविषयं तद्वियुक्तस्वरूपस्य साम्यमेवेन्त्ययः । पण्डित-शब्दार्थमनुवदन् वाक्यार्थं योजयित तत्तदिति, विद्या-विनयसम्प्रवेति श्लोकेन तत्तद्वैषम्यं विद्यमानमपि नात्मस्वरूपस्पर्शो ति दर्शयितं ब्राह्मणत्वादिविशिष्टे समदिशित्वमुक्तं साम्यमुपाधिवियुक्तस्वरूपिवषयमिति स्पष्टियतुमाह तदिदमाहेति, । देशिशब्दस्याभस्यभचणा-दिमात्रविषयत्वशङ्काव्युदासाय निर्देशि शब्दं व्याचर्छे निर्देशिमिति, वान्यार्थमाह स्वरूपेणेति, उक्तक्रमेणोपपाद्यत्वेन प्राप्तस्य भगवदात्मकत्वस्य प्रागेवोषपादितत्वमाह तस्यैवमित्यादिना, प्रपत्तिमन्तरेण मोचासिट्टी प्रमाणमाह दैवीति, गुणमयीत्यनेन माया-शब्दः प्रकृतिवाचीति गम्यते तद्याचष्टे तस्येति, तस्यैतस्य स्वतः शुद्धस्यापि उपाधितामितनस्येति भावः । श्रुतिमाह-

स्वरूपविवेचनी बुद्धिर्येषां ते पण्डिताः, तत्तत्प्रकृतिविशेषवियु स्कात्मयाथात्म्यज्ञानवन्तस्तत्रतत्रात्यनतविषमाकारे वर्तमानमात्मानं समानाकारं पश्यन्तीति समद्यान इत्युक्तं, तदिदमाइ – इह्वैव तैर्जितः सगी
येषां साम्ये स्थितं मनः । निर्देषं हि समं ब्रह्म तस्माद्धह्मणि ते स्थिताः ॥ इति,निर्देषं — देवादिप्रकृतिविशेषसंसर्गरूपदेषपरहितं,स्वरूपेणावस्थितं सर्वम् — आत्मवस्तु निर्वाणरूपज्ञानेकाकारतया सममित्यर्थः । तस्यैवं —
भूतस्यात्मने। भगवच्छेषतैकरसता तिव्वयाम्यता

नान्य दतीत्यादिभिः श्रुतिभिश्च भगवत्प्रपत्तिमन्तरेण नेापपद्यतइत्युक्तं भवतीत्यन्वयः । कयं तमेव विद्वानमृत दत्यादिवाक्यानां प्रपत्तिमन्तरेण मोत्तानुपपत्तिपरत्वमुच्यते तमेवं विद्वानित्यादिवाक्यानामुपासनिविधिपरत्वादुपासनस्य च स्वनिष्णत्त्ययं प्रपत्तिसापेतत्वाच्योक्तार्थः
फिलितः, वाक्यार्यज्ञानमात्रस्योपायताव्यावृत्तिरेवाभिग्रेता । यद्वा विद्वानिति वेदनवाविशब्द उपासन-प्रपदनसाधारण इति भावः । पूर्व्वोक्तस्य
भगवदेकनियाम्यत्व-तदेकधार्यत्वादेः प्रमाणं च वदन् न च मत्स्यानि
भूतानीत्यत्र सर्वात्मकत्वं मिष्यत्युच्यत इति शङ्कान्तरं च परिहरित
मयति, तद्वाचछे स्वैश्वर्यति, मया तर्तामत्यादिना व्याप्तिकत्ता व्यापितश्च धारकत्वेनत्युक्तं, मत्स्यानीति भगवतस्तदायक्तस्यितित्वं व्यावर्तितं
न चाहं तेष्ववस्यित इति एवं स्वायक्तियितित्वविधानाच तदेव निषिध्यते
न च मत्स्यानीति ग्रिप तु लोके धार्यधारकभावो यया भवति तथात्वं
निषिध्यते ग्रनायासेन स्वसङ्कल्पमात्रेण धारकत्वादित्यर्थः । धारकत्वे
सत्यिप लोकसिद्धधार्यधारकभाववेलन्नग्रमेवापपादयित पश्य मे योगमैश्वरमिति, तस्मात्स्वैश्वर्यवैचित्रस्रकृक्तमित्यर्थः ।

तदेकाधारता च तत्तच्छरीरतत्तनुप्रभृतिभिः श-ब्दैस्तत्सामानाधिकरण्येन च श्रुतिस्मृतीतिहासपुरा-णेषु प्रतिपादात इति पूर्व्वमेवाक्तं, दैवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्मन्ते मायामेतां तरन्ति ते ॥ इति, तस्यैतस्यात्मन कर्म्मकृतविचित्र-गुणमयप्रकृतिसंसर्गरूपात्संसारान्मोक्तो—

एवं सर्वशक्तियोगात्वतङ्क ल्पेकदेशेन धारकत्वे स्पष्टं प्रमाणमाह तदा हिति, तद्वाचेष्टं ज्ञनन्तिति, ज्ञनन्तिविच्चमहाश्चंपम् ज्ञनन्तिविच्चाद्विस्मयनीयिमत्यर्थः ज्ञयुतायुतांशांशेनेत्यनेन यस्यायुतायुतांशांशे विश्वशक्तिरियं स्थिता इति वचनं स्मारितं, प्रशासनेन सर्वधारणश्चत्यनुरोधादुक्तं मत्सङ्कल्पेनेति, न त्वेक्तांशेनेति ज्ञंशमा शब्दव्याख्यानम् ज्ञंश-शब्दः स्वक्ष्पेकदेश्यरः निरंशे प्रतिपदानार्थं पूर्णवर्तित्या प्रत्यज्ञ चृत्त्ययेग्यत्वशङ्काव्यदामार्थः एकांशेने त्यनेन प्रतितमार्थेमाह ज्ञनेन क्षेणिति, एवं मायावादपचानुगृत्यशङ्कावदे न च मत्स्थानीति यन्योत्राख्यातः । ज्ञथ भेदाभेदानुगृण इव यः श्लोकः स व्याख्यायते तदिदमाहिति, तदिदमाश्चर्यक्षपत्वम् एकत्वे सित नानात्विमत्येतद्वाचर्छे प्रशासिनुत्वेनेति, एक-शब्दः प्रकार्यक्वपरः शरीरत्या प्रकारत्वापपादकं प्रशासिनुत्वेनेति, एक नाव्दः प्रकार्यक्वपरः शरीरत्या प्रकारत्वापपादकं प्रशासिनुत्वेनेति, एक तत्तद्वूपेण विचित्रप्रकारः तत्तव्हरीरकत्या

भगवतप्रपत्तिमन्तरेण ने।पपदात इत्युक्तं भवति, नान्यः पन्था अयनाय विदात इत्यादिश्रुतिभिश्च, मया ततिमदं सर्वं जगदव्यक्तमूर्तिना । मत्स्थानि सर्वभूता-नि न चाहं तेष्ववस्थितः ॥ न च मत्स्थानि भूतानि पश्य मे ये।गमैश्वरिमिति सर्वशक्तिये।गात्स्वैश्वर्यवैचि-त्र्यमुक्तं तदाह विष्टभ्याहिमदं कृतस्त्रमेकांशेन स्थिते।

जगत् इति, अनन्तविचित्रमहाश्चर्यरूपं जगन्ममायु-तायुतांशांशेनात्मतया प्रविश्य सर्वं मत्सङ्कल्पेन विष्ट-भ्यानेन रूपेणानन्तमहाविभूतिरपरिमितादारगुणसा-गरा निरतिशयाश्चर्यभूतः-स्थिताऽहमित्यर्थः-तदि-दमाइ एकत्वे सति नातात्वं नानात्वे सति चैकता। अचिन्त्यं ब्रह्मणा रूपं कस्तद्वेदितुमर्हति ॥ इति, ॥ विचित्रप्रकारः विचित्रक्रम्मं कारयचिति ग्रनेन तदधीनप्रवृत्तित्वमुत्तं, तच्च तिचयाम्यत्विमिति शरीरत्वमुपपादितं भवति नानारूपतां भजत इति तत्तच्छरीरकतया विचित्रप्रकारत्वं नानारूपत्वमित्यर्थः । ननु कारणरूपः तया एकत्वं कार्यकृषेण नानात्वं च किमिति नेतनं स्यात् उच्यते तदाः नीमेकत्वशब्दः कारणावस्यापरः स्यात् भावप्रत्ययान्तत्वात् कारणाव-स्यत्त्वं स्वविभक्तनामरूपत्वं, तच्च विभक्तनामरूपतादशायां विरोधादेव नास्ति तस्मादेकत्वे सति नानात्वाभिधानम् गुक्तमित्यभिप्राये ग्रेवं व्याख्यातं नानात्वे सति चै मतेत्येतद्वााचछे एवमिति, अवस्थिताऽपि सिवस्यन्तेन सत्येतद्वा व्यातं नीनाविभूतिविशिष्टवैचि चानुभाषणपरा नानात्व-शब्दः सप्तम्यन्त इत्यर्थः । एकतापदं व्याचछे ग्रनविधिकेति.

प्रशासित्तवेनैक एव सन् विचित्रचिद्वस्तुष्व-नतरात्मतया प्रविश्य तत्तद्रूपेण विचित्रप्रकारा वि-चित्रकर्म्म कारयद्वानारूपतां भजते एवं स्वल्पाऽल्पां-शेन तु सर्वाश्चर्यमयं नानारूपं जगत्तदन्तरात्मतया प्रविश्य-विष्टभ्य नानात्वेनावस्थिताऽपि सन् अनव-धिकातिशयासंख्येयकल्याणगुणगणः सर्वेश्वरेश्वरः पर-ब्रह्मभूतः ।

नित्यविभूतिमत्तया समाभ्यधि क्रराहित्यमेकता-शब्दार्थः, ग्रनवधिके.

त्यादिना तदुपयागिविशेषणान्युच्यन्ते तत्र विभूतिद्वयनियमनधारणाद्यनुगुणगणकत्वमनविधकेत्यादिनीक्तम् देश्वरातिरिक्तब्रस्यवावृत्त्यथे सर्वेश्वरेश्वरः परब्रस्मभूत इत्युक्तं, पुरुषोत्तम—नारायण—शब्दाभ्यां श्रीपुरुषमूक्तं
नारायणानुवाकश्च उक्तार्थं प्रमाणत्वेन\*स्मारिता । एवंविधत्वाचिरितशयाश्चर्यभूतः विग्रहद्वाराऽव्याश्चर्यत्ववित्रचया नीलतायदेत्याद्युक्तं तस्य
यथा कष्यासमिति श्रुतिस्तु विग्रहवैलव्यये प्रमाणत्वेन स्मारिता पुण्डरीकेति पदं पद्मपत्रोपमेवणं त्वतः कमलपत्रावेत्यादिवचनात् पद्मदलेन
साम्यं विविवत्तिमिति दर्शयतुं दल-शब्दः एवमित्रणी इत्युक्ते पङ्कतत्वादिदेशा त्रिविण माभूविवत्यिभागयेणामल-शब्दः पङ्कत्वादिश्वत्याय्वत्ययेमायत-शब्दः, नित्यविभूतियोगोऽपि समाभ्यधिकराहित्यहेतुरित्यिभप्रायेण परमव्योम्वीत्याद्युक्तं, वृत्त दब स्तब्धोदिवि तिष्ठत्येकस्तेनदं पूणं पुरुषेण सर्वमेष सर्वभूतान्तरात्माऽपहतपाद्मा दिव्यो देवएको नारायण दित शुत्यनुरोधेनैवं व्याख्यातं, तत्र स्रोष सर्वभूतान्तरात्मा
तेनदं पूर्णमिति लीलाविभूतिविशिष्टत्वं दिवि तिष्ठत्येकः दिव्यो देव
एक दित द्यु-शब्दादिवाच्यनित्यविभूतिसम्बन्धित्वेनैकत्वं चावगम्यते

पुरुषे तिमा नारायणे निरितशयाश्चर्यभूते नी-लतायदसंकाशः पुण्डरीकदलामलायते चणः सहस्रांशुः सहस्रकिरणः परमे व्योग्नि यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योगेंस्तद्वरे परमे व्योग्नित्यादिश्रुतिसिद्ध एक एवावतिष्ठते ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य

ग्रन्यया नानात्वे सित चैकतेत्यस्य प्रथमपादे।क्तनानात्वेकत्व-मात्रपरत्वे पानस्तवं स्यात् प्रयोजनाभावात्सस्रदुत्तवाऽपि हि ग्रचि-

<sup>\*</sup> श्रत्र पुरुषमूत्त-श्रब्दस्य नपुंसकतयाऽनुवाक-श्रब्दस्य च पुँ क्लिङ्गत्तया नपुंसक-मनपुंसकेनेति पाणिनीयानुशासनेन नपुंसकानपुंसकयोर्नपुंसकेकशेषतायाः समुचितत्वेन स्मारिते इत्येव युक्तः पाठः । यथाश्रुतिनवर्ष्वणदोचास्तु सूक्तश्रब्दस्योभयिनङ्गत्वमुपकल्प्य समाधातुमुद्यच्छन्ते । तदेदुत्तानमिततामात्रमिति कतिधयस्तस्माद् गाडद्गाविडयाव-त्पुस्तकोषन्वश्यःस्मारिते।-इत्यप्पाठ इति तु वयम् ।

न्यत्वं सिद्धाति । ग्रयाचिन्यं ब्रह्मणाह्णं कस्तद्वेदितुमहेतीत्येतद्वाचछे ब्रह्मत्यादिना, एकस्वभावस्य न ह्येकीष्ण्यस्वभावोऽिनः शैत्यस्वभावो भवति एककार्यशक्तिपुत्तस्य न हि दहनशक्तीऽिनः जाडाक्के\*दनशक्तः एकरूपस्य एकाकारस्य न ह्यूर्वृञ्चलनवतोरूपवतीऽग्नेगेन्धादिमत्त्वं तियंगामितिकं वेत्यभिप्रायः सर्ववस्तुविसज्ञातीयतयिति विसज्ञातीयधर्मिणो विसज्ञातीयधर्मयोग उपपद्मते इत्यर्थः । विचिन्नेति, विविध्ममित्यर्थः । पुनरपीति, ग्रनन्त-शब्दोऽसंख्येयवाची ग्रपितिशचर्य-शब्देनात्यन्ता-श्चर्यत्वं विविवित्तम् । ग्रनन्तापरिमिताश्चर्यगोगेनैकरूपता चेति ग्रसंख्येयान्त्यन्ताश्चर्यभूतपदार्थयोगेन समाभ्यधिकराहित्यमित्यर्थः, ग्रनन्ता १ श्चर्य-भूतपदार्थयोगेन समाभ्यधिकराहित्यमित्यर्थः, ग्रनन्ता १ श्चर्य-भूतपदार्थयोगेन समाभ्यधिकराहित्यमित्यर्थः, ग्रनन्ता १ श्वर्यन्त्रम्त्याच्येतने । ग्रस्य वचनस्तुत्वाच्येतने । श्वस्य वचनस्त्रन्ताच्येतने । श्वस्य वचनस्य व्रह्मणोभिचाभिचत्वज्ञापनपरत्वमप्ययुक्तमचिन्त्यं ब्रह्मणोरूपं कस्तद्वे-दितुमर्हतीत्युक्तत्वात्, न हि मृद्वटादिष्विप दृष्टत्वेन पराभिमतस्य

कस्यचिदिप वस्तुन एकस्वभावस्यैककार्यशक्तियु-क्तस्यैकरूपस्य रूपान्तरयोगः, स्वभावान्तरयोगः, श-क्त्यन्तरयोगश्च न घटते, तस्यैतस्य परब्रह्मणस्सर्वव-स्तुविसजातीयतया सर्वस्वभावत्वं सर्वशक्तियोगश्चे-त्येकस्यैव विचित्रानन्तनानारूपता च पुनरप्यनन्ता-परिमिताश्चर्ययोगेनैकरूपता च न विरुद्धेति वस्तुमा-त्रसाम्याद्विरोधिचाता न युक्तेत्यर्थः।

भिनाभिनत्वस्याचिन्त्यत्वं घटादावीप तस्य तकीवाध्यत्वमुच्यत इति चेन ब्रह्मणा रूपमित्युक्तेः । एवं यथा कर्याञ्चत्सामान्यमात्रेण विज्ञा-तीयधीर्मणो विज्ञातीयधर्मासम्भवापादनस्यायुक्तत्वे प्रमाणमाह यथीक-

£

<sup>\*</sup> जाड्यजननशक्त इति पाः।

<sup>†</sup> तिर्यक्षयञ्जनादिकमिति पा॰

<sup>‡</sup> विस्मयनोयमित्यर्थः । द्वीत पा॰

<sup>§</sup> श्रात्यन्ताश्चर्यभूतेति पा·।

मिति, पावकस्य सर्गादिशिक्तिनिस्ति तस्माद् दृष्टान्तदाष्ट्रीन्तिकयोवि -वित्ततांशः क इत्यपेतायां तद्घाचष्टे एतदुक्तं भवतीति, नानुमातुं युक्त-मित्येतदुक्तं भवतीत्यन्वयः । सर्गाद्या भावशक्तय इति, भावः – पदार्थः सर्गादिगाचराः पदार्थशक्तया ब्रह्मणः सम्भवन्तीत्यन्वयः एतत्प्रतिपाद-नपरं वाक्यमिति वक्तव्ये प्रतिपादनतत्परिमितवत्पदार्थशक्तय इति नि-दंशः। फलितार्थमाह च्रता विचित्रेति, ब्रह्मणः सकनेतरविसन्नातीय-त्वादाश्चर्यशक्तियोगे प्रमाणमाह तदाहेति,

यथोक्तं-शक्तयः सर्वभावानामचिन्त्यज्ञानगाचराः।
यताऽता ब्रह्मणस्तास्तु सर्गाद्मा भावशक्तयः॥ भवन्ति
तपतां श्रेष्ठ ! पावकस्य यथाष्णता । एतदुक्तं भवति
सर्वेषामग्निजलादीनां भावानामेकस्थिन्नपि भावे
दूष्टैव शक्तिस्तिद्वसजातीयभावान्तरेऽपीति न चिन्तयितुं युक्ता जलादावदृष्टाऽपि तद्विसजातीयपावके
भास्त्र\*रत्वेषणतादिशक्तिर्यथा दृश्यते, एवमेव सर्ववस्तुविसजातीये ब्रह्मणि सर्वसाम्यं नानुमातुं युक्तमिति, श्रता विचित्रानन्तशक्तियुक्तं ब्रह्मवित्यर्थः।
तदाऽऽह्न-जगदेतन्महाश्चर्यं रूपं यस्य महात्मनः।
तेनाश्चर्यवरेणाहं भवता कृष्ण ? सङ्गतः॥ इति,

चक्ररवचनमिदं नगदेतदित्यादि, स्वविरचितयन्य त्यापातप्रतीतार्थमा-नमेव न केवनं विविचितम् चिप त्वितिगम्भीरत्वाद्यंगौरवमस्तीत्यभिप्राये-णाह तदेतदिति, तदेतदभेदभेदघटकश्रुत्यादिविषयमुक्तमर्थनातिमत्यर्थः, चधीयमानानामेव श्रुतीनां नानाविधत्वं दृश्यते चर्यवैविध्यान्नानाविध-त्वम् चनन्त-शब्देनानधीयमाना दितहासपुराणोपवृहिताः शाखाभेदा

<sup>\*</sup> भासकत्वेष्णत्वादीति पाः।

विविच्चताः से।पर्वेच्छण्युतिनिकरेषु तद्धाख्यानेषु च परित्रमादवधारितमि त्यर्थः । युतीनां नानाविधत्वं कथं तासां त्वदुक्तार्थपरत्वं वा कथिमत्यन्त्राह तथा हीति, तत्र प्रथमं सृष्टिप्रस्वय्युतिवैविध्यमाह प्रमाणिति, ज्रानेकतत्त्वानि महदादीनि तानि चापरिमितपरिणामानि प्रकृतिमेहान्महतीउच्चतार इति पारम्पर्थनियतः क्रमः, ज्रानेकतत्त्वानि नियतक्रमाश्च प्रमाणान्तराविषयाः तैविशिष्टा सृष्टिप्रस्वयावित्यर्थः । ज्रानेकविधाश्युतय इति
क्वित्तेनोऽबवमात्रसृष्टिः, क्वितित्पञ्चभूतमात्रसृष्टिः, क्वित्महदादिस्ष्टिश्चेति सृष्टिवैविध्यं स्रयते

तदेतन्नानाविधानन्तश्रुतिनिकरशिष्टपरिगृहीतत-द्वाख्यानपरिश्रमादवधारितं, तथा हि प्रमाणान्तरा-परिदृष्टापरिमितपरिणामानेकतत्त्वनियतक्रमविशि-ष्टौ सृष्टिप्रलया ब्रह्मणाऽनेकांवधाः श्रुतया वदन्ति निरवदां निरञ्जनं विज्ञानमानन्दं निर्वकारं निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निर्गुणमित्यादिकाः, निर्गुणं ज्ञानस्वरूपं ब्रह्मेति काश्चन श्रुतयाऽभिद्धति । नेह नानाऽस्ति, किञ्चन मृत्यास्स मृत्युमाम्नोति य इह नानेव पश्यति

तत्र सिष्टिप्रस्तयपरक्षत्स्वाक्यपर्यासीचनया हि सिष्टिप्रस्तयक्षमिनिष्कर्षे क्रियते, एवमयोन्तरेष्विष क्षत्स्ववाक्यपर्यासीचनयैवार्था निर्णेतव्य इति भावः। सिष्टिप्रस्तयपरवाक्यानां मुहुकदाहृतत्वात्तान्यज्ञानुक्त्वा तद्यंमात्रमुक्तम्। ग्रथ निर्गेणश्रुतीराह निरवद्य मिति, भेद\*निषेधिनीः श्रुतीराह नेहेति, सगुणश्रुतीराह यः सर्वेत इति, ऐक्यश्रुतीराह सर्वे खिल्वित, भेदश्रुतीराह एथिगिति, शरीरात्मभावपरश्रुतीराह श्रन्तः प्रविष्ट इति, एवं नानाविधत्वं दिशितम्, श्रासां श्रुतीनां स्वाक्तार्थपरत्वमेवापपविमित वद्यवाह इतीति, श्राविरोधी मुख्यायापरित्यागश्च यथा सम्भवतीति, परप्रतेष्वन्योन्यविरोधी

<sup>\*</sup> भेदनिषेधयुतीरिति पाः।

मुख्यार्थपरित्यागश्च भवतः, सगुणभेदश्रुतीनां बाध्यत्वाभ्युपगमाद्विरोधः सम्प्रतिपन्नः ऐक्यश्रुतिष्वपि तत्त्वमादिपदानां नन्नणाश्रयणादमुख्यत्वम्, एवं भेदाभेदपन्नेऽपि निर्देशपत्वाविकारत्वादिपरश्रुतिविरोधः, तत्त्वमादि-पदेष्वपि निर्देशपत्वसदेशपत्वादित्याघातादन्यतरपदामुख्यत्वप्रसङ्ग इति भावः, । तस्मादिवरोधेन मुख्यत्वेन च वर्णनीयं-वर्णियतुं युक्तमित्यर्थः । कः पुनर्रविषद्धा मुख्यश्वार्थं इत्यत्राह-

यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्चेत् तत्केन कं विजानीयादित्यादिका नानात्वनिषेधवादिन्यस्स-न्ति काश्चन श्रुतयः, यः सर्वज्ञः सर्ववित् यस्य ज्ञानमयं तपः, सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरा नामानि कृत्वा-ऽभिवदन् यदास्ते, सर्वेनिषेषा जिज्ञरे, विद्युतः पुरुषा-दिध, श्रपद्दतपाप्मा विजरे। विमृत्युर्विशाको विज-घत्से।ऽपिपासस्सत्यकामस्सत्यसङ्कल्प इति सर्वस्मिन् जगति द्यतयाऽवगतं सर्वगुणं प्रतिषिध्य निरतिशय-कल्याणगुणानन्त्यं सर्वज्ञतां सर्वशक्तियोगं सर्वनामरू-पव्याकरणं सर्वस्याधारतां च काश्चन श्रुतया ब्रुवन्ति,

वर्णितं चेति, नास्माभिः स्वबुद्धाऽर्थिस्थितिहत्येत्यते पूर्वाचार्येरेवो-पदिछोऽयं यन्यनिबन्धश्चार्थं उच्यत इति भावः । तत्र सर्वेश्वतीनां परस्परा\*बाधं मुख्यार्थत्वं च दर्शयन् ग्रविकारश्रुतिमुख्यार्थत्वं दर्शयित ग्रविकारिति, निर्गृणश्रुतिमुख्यार्थत्वमा ह निर्गृणेति, व्यवस्थिताः – विशेषेणा-वस्थिताः, भेदनिषेधवाक्यं च प्रकारिनानात्वानभ्युपगमात् मुख्यार्थिमि-त्या ह नानात्वेति, भेदश्रुतिमुख्यार्थत्वमा ह सर्वेति, कल्याणगुणाक्यरत्व – श-ब्देनानुक्तसक्रलगुणास्पदत्वं विवित्तितं ज्ञानानन्दमात्रवादिवाक्यमप्पपृथः

<sup>\*</sup> परस्पराविरोधमिति पुर्स्तकान्तरपाठो युक्त इति प्रतिभाति ।

क्तिहुधर्म्मवाचिपदानां धर्मिपर्यन्तत्वाहुर्मिस्वरूपस्य ज्ञानवत्स्वयम्प्रकाश-स्वाच्य मुख्यार्थमित्याह ज्ञानानन्देति,

सर्वे खिल्वदं ब्रह्म, तज्जलानिति, ऐतदात्म्यमिदं सर्वम् एकः सन् बहुधा विचार इत्यादिका ब्रह्मसृष्टं जगन्नानाकारं प्रतिपाद्य तदैक्यं च प्रतिपादयन्ति, कारचन श्रुतयः पृथगात्मनं प्रेरितारं च मत्वा भाक्ता भाग्यं प्रेरितारं च मत्वा प्रजापतिरकामयत प्रजाः मुजेयेति पतिं विश्वस्थात्मेश्वरं शास्वतं शिवमच्युतं, तमी श्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च दैवतं सर्वस्य वशी सर्वस्येशान इत्यादिका ब्रह्मणस्सर्व-स्मादन्यत्वं सर्वस्येशितव्यत्वमीश्वरत्वं च ब्रह्मणः सर्व-स्य शेषतां पतित्वं चेक्वरस्य, काक्चन-श्रन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानां सर्वात्मा एष ख्रात्माऽन्तर्याम्यमृतः यस्य पृथवी शरीरं यस्यापः शरीरं यस्य तेजः शरीरं मित्या-दि, यस्याव्यक्तं शरीरं यस्यात्तरं शरीरं यस्य मृत्युः शरीरं यस्यात्मा शरीरमिति ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य सर्वस्य वस्तुना ब्रह्मणश्च शरीरात्मभावं दर्शयन्ति काश्चनेति ना-नारूपाणां वाक्यानामविरोधा मुख्यार्थापरित्यागश्च यथा सम्भवति तथैव वर्णनीयं, वर्णितं च, श्रविकार-श्रुतयः स्वरूपरिगाम-

ज्ञानानन्दमात्रवादि वाक्यमित्यन्वयः, सर्वस्मादन्यत्वं - विजव्यणत्वं तदुपपादकं सर्वकल्याणगुणत्वादि ने च्यते एषां विशेषणानामयमभिप्रायः सत्यं ज्ञानमित्यादिश्रुतिरार्थभेदिनिषेधपरेति हि पराभ्यपगितः, तत्रेदं विव वितं ज्ञानस्य ज्ञानादिगुणात्रयत्वानुपपत्तिः कथम्, ग्रदर्शनादिति चेत्ति है ज्ञानं कस्यचिद्धमेभूतं दृष्टमिति बस्न कस्यचिद्धम्मेभूतं स्यात्, श्रुतिबनाच धम्मेभूतिमिति चेर्त्ताहं श्रुतिबनात् ज्ञानाद्यात्रयत्वमिप स्वीकायं व्याप्ति-विष्दुस्यापि श्रुतिप्रतिपदस्याङ्गीकारात्। किञ्च व्याप्तिविरोधोऽपि नास्ति धम्मेभूतज्ञानस्यैव हि ज्ञानाद्यनात्रयत्वं दृष्टम्।

परिहारादेव मुख्यार्थाः, निर्गुणवादाश्च प्राकृतह्रेय-गुणनिषेधपरतया व्यवस्थिताः, नानात्वनिषेधवादाश्च एकस्य ब्रह्मणः शरीरतया प्रकारभूतं सर्वे चेतनाचेतनं वस्त्वित सर्वस्यात्मतया सर्वप्रकारं ब्रह्मैवावस्थित-मिति सुरिचताः। सर्वविलचणत्व-पितृत्वेश्वरत्व-सर्व-कल्यागागुगाकरत्व-सत्यकामत्व-सत्यसङ्कल्पत्वादि-वाक्यं तदभ्युपगमादेव सुरिचतं। ज्ञानानन्दमात्रवादि च सर्वस्मादन्यस्य सर्वकल्याण्गुणाश्रयस्य सर्वेश्वरस्य सर्वशिषिणः सर्वाधारस्य सर्वीत्पत्तिस्थितिप्रलयहेतुभू-तस्य निरवदास्य निर्विकारस्य सर्वात्मभूतस्य परस्य ब्रह्मणः स्वरूपनिरूपकधर्मी मलप्रत्यनीकानन्दरूप-ज्ञानमेवेति स्वप्रकाशतया स्वरूपमपि ज्ञानमेवेति च प्रतिपादनादनुपालितम् । ऐकावादाइच श्वरीरात्म-भावेन सामानाधिकरण्यमुख्यार्थतापपादनादेव सु-स्थिताः ॥

चन तु धर्मत्वाभावात् ज्ञानाद्यात्रयत्वं युक्तमिति व्याष्ट्राविरोधः, व्या-प्रिविरोधेऽपि श्रुतिबनाद्धमान्तरात्रयत्वसिद्धिरित्यभिषेत्य सर्वविनयत्वा-दिगुणाश्च श्रुतिसिद्धा इति प्रतिवन्दीदर्शनार्थमनेकविशेषणोक्तिरिति स्व-रूपनिरूपकधर्मावाचिपदस्य धिर्मपर्यन्तत्वं तद्गुणसारत्वादिति सूत्रोक्तिमिद्य दर्शितं, स्वरूपेति, ज्ञान-शब्दे धर्म्मभूतज्ञानपरः, मनप्रत्यनीकशब्दिविशे- णितत्वाद्धम्मभूतज्ञानं चिदचिद्धावर्तकं विशेषणभूतिवदिच्द्रपजगदपेतया विशेष्यांशस्य व्यावर्तकतया धर्मभूतज्ञानस्य स्वरूपिनरूपणधर्मत्वम् । ऐक्यश्रुतिमुख्यार्थत्वमाह ऐक्येति, एवं सर्वश्रुत्यनुरोधेन चोदयित एवं चेति, उत्तरमाह सर्वस्यति, कथं सर्वे सम्धितिमत्यत्राह सर्वेति, परैक्कोभेदो भेदाभेदौ च भेदश्रुतिविरोधादमुख्यत्वाच्च न प्रामाणिकाः, भेदश्रुत्यविरुद्धी भेदाभेदौ चभेदश्चास्मदभिमत इत्यस्माकं भेदपत्त एवेत्यभिन्प्रायः, सर्वस्य वेदवेद्यत्वात्सवं सम्धितिमिति हि

एवं च सत्यभेदो वा भेदो वा द्व्यात्मकता वा वेदा-न्तवेदाः कोऽयमर्थः समर्थिता भवति, सर्वस्य वेदवेदा-त्वात् सर्वं समर्थितं, सर्वश्यरीरतया सर्वप्रकारं ब्रह्मैवा-विस्थितिमत्यभेदस्समर्थितः, एकमेव ब्रह्म नानाभूतचि-दचिद्वस्तुप्रकारं नानात्वेनावस्थितमिति भेदाभेदौ, अचिद्वस्तुनश्चिद्वस्तुनश्चेश्वरस्य च स्वरूप-स्वभाव-वैस्वच्यादसङ्कराञ्च भेदः समर्थितः ॥

पूर्वमुक्तं तदयुक्तम् ऐक्यज्ञानस्यापवर्गापायत्वेन परमार्थविषयत्वाक्तत्रेव तात्पर्यमिति तदानुगुण्येन श्रुत्यन्तरं नेयमित्यभिप्रायेण चोदयित ननु चेति, परमपुरुषार्थनज्ञामोज्ञसाधनिमिति, उपासनादयः सगुणप्राप्तिरूपावेषाचीनमोज्ञफला इति तद्घावृक्तः परमपुरुषार्थ-शब्देनाभिप्रेता गम्यत इति, तत्त्वमधीत्येतावदेवात्रश्रूयति ऐक्यज्ञानं मोज्ञसाधनिमत्ययमर्थान कण्ठोकः द्यपि तु गम्यत इति भावः । परिहरित नैतदेशिमिति, तत्त इति व्याख्येयपदम् श्रस्य प्रकृत्यर्थं ब्याचछे एयत्वज्ञानादिति, प्रत्ययार्थं व्याचछे हेत्तोरिति, तेनेति व्याख्येयपदं तद्घाचष्टे परमात्मनेति, जुष्टः—जुषी-प्रीतिसेवनयोः श्रनुण्होत इत्यर्थः । साज्ञाच्छद्येन कण्डोक्तिर्विविज्ञानस्य मोज्ञस्य मोज्ञस्य स्वाचित्तः, पुनः शङ्कते ऐक्येति, परिहर्णति प्रयक्तेति, प्रयक्तव्यानस्य मोज्ञस्य मोज्ञस्य मोज्ञस्य स्वाचित्रस्य स्वाचित्रस्य

मार्थविषयं स्यादित्यर्थः । ग्रन्यतरस्यापरमार्थविषयत्वमस्तु तत्रैक्यज्ञा-नस्य परमार्थविषयत्वं क्रिमर्थे नाभ्युपेतं भवतीति शङ्कायामैक्यज्ञान-

ननु च तत्त्वमिस प्रवेतकेता! तस्य तावदेव चिर-मिति ऐक्यज्ञानमेव परमपुरुषार्थलज्ञणमाज्ञसाधन-मिति गम्यते, नैतदेवं पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेतीति ज्ञात्मानं प्रेरितारं चा-न्तर्यामिणं पृथग् मत्वा ततः पृथक्त्वज्ञानाद्धेता-स्तेन परमात्मना जुष्टोऽमृतत्वमेति इति साज्ञादमृत-त्वप्राप्तिसाधनमात्मना नियन्तुश्च पृथग्भावज्ञानमे-वित्यवगम्यते।

स्यापरमार्थविषयत्वं नास्मन्मते ग्रापि त्वन्यतरस्य परमार्थविषयत्वे ग्रन्थ-स्यापरमार्थविषयत्वं प्रसंजेदिति त्वन्मते ऽनिष्टप्रसङ्गः क्षत इत्यभिप्रायेणाह एतदुक्तमिति, तुल्यप्रमाणभूतयोविरोधे उन्यतस्य बाधे ग्रन्थस्यापि बाधप्रसङ्गाद् द्वयोरप्यविरोधेन विषयो विवेचनीय इत्यर्थः । विषयभेदेनाविरोधं एच्छिति कर्यामिति, विषयविभागं दर्शयति ग्रन्तयोमीति,
ऐश्यज्ञानस्य मोत्तोपायत्वयुतिविषयो दिर्शतः ग्रन्तयोमीति, एयन्तवज्ञानस्य मोत्तोपायत्वयुतिविषयोदिर्शितः एवमिति, एवमभेदतात्पर्यग्रङ्का
निराक्तता । ग्रय भेदाभेदज्ञानस्य मोत्तोपायत्या तत्र तात्पर्यमिति शङ्का
व्यदस्यति भोक्तेति, सद्वारक्रमद्वारकं चाकारत्रयमस्तीति जिविधं ब्रह्मेत्यस्याः श्रुतेरयं विवत्तुः द्वारभूतयोश्चिदिचतोः स्वभावं दर्शयचित्यस्याः श्रुतेरयं विवतुः द्वारभूतयोश्चिदिचतोः स्वभावं दर्शयचित्स्वभावं दर्शयति भोग्येति, ग्रचेतना परार्था च नित्या सत्तविक्रिया ।
चिगुणा किर्मणां तेत्रं प्रकृतिस्रपमुच्यते ॥ इत्यस्यार्थाऽचाभिग्रेतः, जीवस्वभावमाइ भोक्तिरिति, सद्वारक्रमाकारद्वयमद्वारक एक ग्राकार स्विति

ऐक्यवाक्यविरोधादेतदपरमार्थसगुणब्रह्मप्राप्तिवि-षयमित्यभ्युपगन्तव्यमिति चेत् पृथक्तवज्ञानस्यैव साज्ञादमृतत्वप्राप्तिसाधनत्वश्रवणाद् विपरीतं कस्मा
द्वा भवति, एतदुक्तं भवति—द्व्योरतुल्ययोर्विरोधे सत्यविरोधेन तयोर्विषयो विवेचनीय इति, कथमविरोध इति चे त् श्रन्तर्यामिरूपेणावस्थितस्य परस्य
ब्रह्मणः शरीरतया प्रकारत्वाज्जीवात्मनस्तत्यकारं
ब्रह्मव त्वमिति—शब्देनाभिधीयते, तथैव ज्ञातव्यमिति
तस्य वाक्यस्य\* विषयः, एवंभूताज्जीवात्तदात्मतयाऽवस्थितस्य परमात्मना निख्विलदेषपहितत्या सत्यसङ्कल्पत्वाद्मनविधकातिश्रयासंख्येयकल्याणगुणाकरत्वेन

ब्रस्त चिविधं जीवान्तर्यामितया ऽवस्थानमचिदन्तर्यामितयाऽवस्थानं स्वरूपेणावस्थानं चेति चिविधं ब्रस्तेत्यर्थः । ऐक्यज्ञानापायपात्वश्रुतिविरोधेन हि एथत्वज्ञानस्थापरमार्थेविषयत्वं शङ्कितं तेनैक्यज्ञानपरत्वपरोत्तं तत्त्वमसीति वाक्यं सगुणपरिमत्याह तत्त्वमिति, पूर्व्वाचार्येषु वाक्य-कारयन्यं दर्शयति यथेति, युक्तमिति सगुणस्येत्र ब्रह्मण उपासनेन सगुणमेव प्राप्यं युक्तमित्यथेः । एतत्स्यष्टीकरणाय प्राचा चेयन्यं दर्शयित व्याख्यातं चेति,यदापीत्यादिद्रीमहाचार्ययन्यः, तद्वाच टे सच्चित्तेति,

च यः पृथग्भावः से।ऽनुसन्धेय इत्यस्य वाकास्य विषय इत्ययमर्थः पूर्वमेवासकृदुक्तः । भाक्ता भाग्यं प्रेरितारं च मत्वेति भाग्यरूपस्य वस्तुने।ऽचेतनत्वं परमार्थत्वं सततं विकारास्पदत्वमित्यादयः स्व-भावा भाक्तुर्जीवात्मनप्रचामलापरिच्छिन्नज्ञानानन्द-स्वभावस्यैवानादिकर्म्मरूपाविद्याकृतनानाविधज्ञान-

<sup>\*</sup> ऋर्थः इति पा ।

<sup>†</sup> द्रीमडाचार्यग्रन्यमिति पाः।

सङ्कोचविकासैा, भाग्यभूताचिद्वस्तुसंसर्गश्च परमा-त्मापासनान् मात्तप्रचेत्यादयः स्वभावाः, एवंभूतभाक्तृ-भाग्ययारन्तर्यामिरूपेणावस्थानं स्वरूपेण चापरिमि-तगुणैाघैाश्रयत्वेनावस्थानमितिपरस्य ब्रह्मणस्त्रिव-धावस्थानं ज्ञातव्यमित्यर्थः, तत्त्वमसीति सद्विद्याया-मुपास्यं ब्रह्म सगुगां सगुगाब्रह्मप्राप्तिश्च फलमित्य-भियुक्तैः पूर्वाचार्यैर्वाखातं, यथाक्तं वाकाकारेण 'युक्तं तद्गणकापासनादिति, व्याख्यातं च द्रमिडाचा-र्येण विद्याविकल्पं वदता 'यदापि सच्चित्तो न निर्भ-ग्णदैवतं गुणगणं मनसाऽनुधावेत् तथाऽप्यन्तर्गुणां-मेव देवतां भजते इति, तत्रापि सगुणैव देवता प्राप्यते इति, सञ्चित्तः सद्विद्यानिष्ठः न निर्भृग्णदैवतं गुणगणं मनसाऽनुधावेत्, अपहतपाप्मत्वादि कल्याखगुणगणं दैवतादिभक्तं यदापि दहरविद्यानिष्ठ इव सिच्चित्ती न स्मरेत्।

यन्तर्गुणामिति पदस्य हेतुगर्भतां दर्शयन् वाक्यस्यार्थमाह देवतास्वरू-पेति, प्रक्षतसिद्धद्याया यसाधारणत्वाचित्विज्ञजगत्कारणत्वमुक्तं प्रतिविद्धां व्यवस्थितानां गुणानां प्रदर्शनार्थम् यादि-शब्देन सर्वविद्धासाधारणान-न्दत्वादया विविच्चताः, सर्वकल्याणगुण-शब्देन निरूपितस्वरूपस्य गुणा बिबिच्चताः, दहरविद्धायां य इह त्रात्मानमनुविद्धा व्रज्ञन्त्येताश्च सत्यान् कामानिति देवतात्पृथगपहतपाप्मत्वादिगुणजातं विभक्तमुक्तपास्यं विहितम्, एवं सिद्ध्यायां देवतायाः पृथग्गुणजातमुपास्यत्वेन न विहितं, तथाऽपि जगत्कारणत्वादिकतिपयगुणविशिष्टत्वनापास्यसमानं ब्रह्मस्वताऽपरिमितकल्याणगुणिमिति सामान्यनापरिमितगुणत्वेनीपास्यमान-त्वात्तस्यापि प्राप्यं सगुणमेव ब्रह्मेत्यर्थः। तथाऽप्यन्तर्गुणामेव देवतां भजते देवतास्त्रह्णानु-बन्धित्वात्सकलकल्याणगुणगणस्य केनचित्परदेवता-ऽसाधारणेन निखिलजगत्कारणत्वादिना गुणेनापा-स्यमानाऽपि देवता वस्तुतः स्वरूपानुबन्धिसर्वकल्या-णगुणविशिष्टैवापास्यते, अतस्सगुणमेव ब्रह्म तत्रापि प्राप्यमिति सिद्धद्या-दह्दरिवद्ययार्विकल्प इत्यर्थः।

ननु च सर्वस्य जन्तोः परमात्माऽन्तर्यामी तिन्नयाम्यं च सर्वमेवेत्युक्तम्, एवं च सित विधिनिषेधशास्त्रा-णामिधकारी न दूश्यते यः स्वबुद्धीव

मानन्यस्य सर्वेविद्धासाधारणत्वात् गुणताऽऽप्यानन्यस्य तदन्तर्गतत्वान्स्यान्यार्गितितगुणत्वं हि सर्वेविद्धानुयायि, न चैतावता सर्वगुणानां निरूपकत्वम् ग्रपरिमितानां गुणानां स्वसम्बन्धेन मङ्गलानां च मङ्गलामिति प्रकारेण मङ्गलत्वापादनचम्त्वस्य निरूपकत्वात् । एवं स्वाक्तार्यस्य स्वबुद्धिविल्पितात्वेवितत्वं व्यावितितम् । ग्रय परमात्मिनियाम्यत्वे विधिनिषेधशास्त्रानर्थक्यं प्रसञ्जयँ त्वादयित ननु चेति, परमात्मिनियाम्यत्वे विधिनिषेधशास्त्रानर्थक्यं प्रसञ्जयँ त्वादयित ननु चेति, परमात्मिनियाम्यत्वमस्तु ततः किमित्यत्राह एवं च सतीति, कथमिधकार्यभाव इत्यन्वाह यः स्वबुद्धौवेति, न चेति, एषः नग्नधिकारी, राजादिनियाम्यत्वे सत्यिप प्रजानां विधिनिषेधये। यत्वं दृश्यते तदुद्वापि स्वादित्यज्ञाह सर्वस्मिनिति, स्वाधीनप्रवृत्तय एव प्रजा ग्रपराधादिकं कुर्वन्ति तत्फलदुःखानुभविति, स्वाधीनप्रवृत्तय एव प्रजा ग्रपराधादिकं कुर्वन्ति तत्फलदुःखानुभवादिष्वेव राजिनयाम्यत्वं तासाम्, ग्रन्न तु साधनानुष्ठानदशायामिष परमात्मपराधीनप्रवृत्तय इत्यस्वाधीनानामवेतन—

प्रवृत्तिनिवृत्तिशक्तस्स एवं कुर्याच्च कुर्यादिति विधि-निषेधयाग्यः,न चैष दृश्यते सर्वस्मिन्प्रवृत्तिजाते सर्वस्य प्रेरकः परमात्मा कार्यातेति तस्य सर्वनियमनं प्रति- पादितं, तथा च श्रूयते एष एव साधु कर्म्म कारयति तं यमेभ्यो लेकिभ्य उद्मिनीषति, एष एवासाधु कर्म्म कारयति तं यमधा निनीषतीति, साध्वसाधुकर्म्मका-रियत्तवाद्मैर्घृग्यं च, अत्रोच्यते सर्वेषामेव चेतनानां चिच्छक्तियागः प्रवृत्तिशक्तियागः इत्यादिसर्वं प्रवृत्ति-निवृत्तिपरिकरं सामान्येन संविधाय तद्मिर्वहणाय तदाधारा भूत्वान्तः—

वत विधिनिषेधयोग्यत्विमत्यभिप्रायेण सर्वेस्मिन् प्रवृत्तिज्ञाते इत्युक्तं प्रेरितारमित्यदिभिः सर्वप्रेरकतया प्रतिपाद्यमानस्य परमात्मनः सर्वे नियमनं सर्वेत्र प्रवृत्तिज्ञाते कारियतृत्वपर्यन्तिमत्यर्थः । कारियतृत्ववै- षद्यार्थं श्रुतिं वदन् नैर्पृण्यं च प्रसञ्जयित श्रूयते चेति, साध्यसाधुकर्मकारियतृत्वाच नैर्पृण्यं चेति, त्राच च-शब्दः अनुक्तसमुच्चयपरः, ग्रहाधुक्मम्कारियतृत्वाचेषृण्यं साधुक्रमम्कायितृत्वाद्वेषम्यं चेत्यर्थः । परिहर्रात चित्राच्यत्वाचेष्ट्रात्यत्वाचेष्ट्रात्यत्वाचेष्ट्रात्यत्वाचेष्ट्रात्यत्वाचेष्ट्रात्यत्वाचेष्ट्रात्यत्वाच्यत्वाच्यते, इत्यादीति क्रियाविश्रोषणं प्रवृत्तिनिवृत्तिपरिकारं करणक्रवेवां च एद्यते, इत्यादीति क्रियाविश्रोषणं प्रवृत्तिनिवृत्तिपरिकारं करणक्रवेवां वाद्यप्रवृत्तिनिवृत्तिशक्तिं ज्ञानिवक्षीर्थाप्रयवशक्तिं च सर्वचेतनानां सामःन्येन तत्स्वातन्त्र्याद्दे प्रदायत्यर्थः । एवं ज्ञानिवक्षीर्थाप्रयत्रेषु प्रवृत्तेषु प्रकृत्त्यारम्भे न परमात्मापेचाऽस्ति ग्रिप तु स्वयमेव प्रवर्त्तते तदानीं परमात्मापेकाः, न चैतावता नियन्तृत्ववैक्रस्यं परस्योपेताया ग्रीप स्वस्वातन्त्याः धिक्रत्वात् ।

प्रविश्यानुमन्ततया च नियमनं कुर्वन् शेषित्वेना-विस्थितः परमात्मा एतदाह्वितशक्तिस्सन् प्रवृत्तिनि-

<sup>\*</sup> स्वस्वातन्त्र्याधीनत्वादिति पाः ।

वृत्त्यादि स्वयमेव कुरुते, एवं कुर्वाणमीत्तमाणः परमात्माऽदासीन आस्ते, अतः सर्वमुपपद्गं,साध्वसाधुकर्माकारियत्तत्वं तु व्यवस्थितविषयं न सर्वसाधारणं, यस्तु
पूर्वं स्वयमेवातिमात्रमानुकूल्ये प्रवृत्तः तं प्रति प्रीतः
स्वयमेव भगवान् कल्याणबुद्धियोगदानं—

देहमम्बन्धदुः बसुबाद्यन्वयदानादिना मुखान्तरेण नियमनस्य वि-जीवस्य नियमनाईत्वानपगमाच्य । एवम्पेतकः सत्यां पश्चादनुमन्ता परमात्मा, ज्ञत एव न्तृतया च नियमनं अर्वेचित्युक्तं भवति अनुमन्तृत्वं नाम प्रवृत्तिः शैधिन्यपरिहारात्मकस्तत्फनपर्यन्तत्वहेतुर्व्यापारः, न त्वप्र\*वृत्तस्य प्रव-र्तकत्वम्, एवं ज्ञानिविक्रीर्षादौ स्वातन्त्र्याद्विधिनिषेधयोग्यत्वं नियमनवै-कल्पशङ्कापरिचारार्थमनुमन्तृतया नियमनं कुर्वेचित्युक्तं, सर्वेपकारिनयमन-शक्ताऽपि सन् सत्सङ्कल्पादेवानुमन्तृतया नियच्छति, श्रनुमन्तृत्वप्रपि निय-मनमेव तेन विना प्रवृत्तेः फलपर्यन्तत्वायोगात्, एवं नियमनप्रकारविशेषा-भावेऽपि धारकत्वं शेषित्वं च सुस्थितमित्यात्मशरीरभावस्य च न हानि-रित्यभिषायेगाधारी भूत्वा शेषित्वेनावस्थित इति चीत्तं, पश्चादनुमन्तु-त्वमपि प्रथमप्रवृत्तिनियहरूपमेव, नियहरूचेच दोषः स्रनियहरूचेच गुणः नोके निया सनियहस्य गुणत्वदर्शनावियास्नानियहस्य दे।षत्वदर्शनाच्च, प्रथमनिवर्तनशक्तस्यापि उपेतकत्वे की हेतुः

कुर्वन् कल्याणे प्रवर्तयित, यः पुनरितमात्रं प्रातिकूल्ये प्रवृत्तस्तस्य क्रूरां बुद्धं ददत् स्वयमेव क्रूरेष्वेव
कर्ममु प्रेरयित भगवान्, यथाक्तं भगवता—तेषां सतत्युक्तानां भजतां प्रीतिपूर्व्वकम्। ददाभि बुद्धियागं तं
येन मामुपयान्ति ते ॥ तेषामेवानुकम्पार्थमहमज्ञानजं

तत्प्रवृत्तस्य प्रवर्तकस्विमिति पाः ।

# तमः । नाशयाम्यात्मभावस्था ज्ञानदीपेन भास्वता । तानहं द्विषतः

स्वातन्त्र्यमेविति ब्रूमः, तर्हि तत्स्वातन्त्र्यं देशिक्ष्पं क्रयं लोके तथाऽऽदर्शनादेव एवं व्याप्तिबलाद्देशिमापादयन् भवान् किं परमात्मधर्मिणमभ्युपगम्य देशिमाराद्यित उतानभ्युपगम्य, ग्रनभ्युपगम्य चेदाश्रयासिद्धः, ग्रभ्युपगम्य चेद् धर्मियाहकप्रमाणबाधः शास्त्रप्रवर्तनमुखेन सामान्येनाहितनिवारणं च क्रतमीश्वरेण तदितिलङ्घ्य प्रवर्तमानानां प्रथमप्रवृत्तौ उपेवक्ष
दित नास्त्येव देशि दत्यभिप्रायः। कारियतृत्वश्रुतिनेवाहकमाह साध्विति,
कारियतृत्वश्रुतेव्यवस्थितिषयत्वाच विधिनिषधशास्त्रानर्थक्यमिति भावः,
दयायास्तु प्राचीनासंख्येयजनमसु महापराधकारिणि पश्चात्तनप्रातिश्रूल्यध्यवसायनिवृत्तिमात्रेण तदपराधाननन्तानादृत्य तस्य निरितशय\*सुखप्रद्यायास्तु प्राचीनासंख्येयजनमसु महापराधकारिणि पश्चात्तनप्रातिश्रूल्यध्यवसायनिवृत्तिमात्रेण तदपराधाननन्ताननादृत्य तस्य निरितशय\*सुखप्रदानाय स्वयमेव भगवान् प्रवर्तत इति सावकाशत्वम् । ग्रियोपायस्वरूपं
विशदयित सोऽयमिति, पूर्वमुपायस्वरूपमन्नेदिमत्यादौ नातिविस्तृतं
तति।ऽत्र स्फुटमुच्यते ईश्वरविषया भिक्तः

क्रूरान्संसारेषु नराधमान्। विपाम्यजस्तमशुभाना-सुरीष्वेव यानिषु॥इति, साऽयं परब्रह्मभूतः पुरुषात्तमा निरितशयपुण्यसंचयक्तीणाशेषजन्मोपचितपापराशेः परमपुरुषचरणारविन्दशरणागतिजनिततदाभिमुख्य-स्य सदाचार्यापदेशापवृंहितशास्त्राधिगततत्त्वयाथा-त्म्याववाधपूर्वकाहरहरुपचीयमानशमदमतपःशाच-

न तु ब्रह्मविषयिति शङ्काव्यावृत्त्ययं परब्रह्मश्रूतः पुरुषोत्तम इत्युक्तं, जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्या†नसमाधिभिः । नराणां कीणपापानां क्रणी भक्तिः प्रजायते ॥ इत्यस्यायं दृदि निधायाह निर्रातशयिति, मामेव ये प्रपद्मन्ते इत्युक्ताङ्गर्रपत्तिसापेत्तत्वनाह परमपुरुषेति, सदाचार्ये। पदेशोपश्रृंहिनतेति उपश्रृहतं – पुष्कतीकृतम्, श्रुनेन पाणिडत्यं च निर्विश्रोति श्रुत्यर्थं उक्तः,

<sup>\*</sup> संपत्प्रदानायेति पा । ।

<sup>+</sup> जानेति पार्।

तत्त्वयायात्म्येति, धौमंविपयासप्रकारिवपयास-व्यावस्यया तत्त्वयायात्म्यग्रब्दी प्रकारिवपयासा रज्ञः कार्यः धर्मिविपयासस्तमः कार्यः तदुभय-राहित्यं विविवितं, शमदमा अन्तःकरण्वा होन्द्रियज्ञया तपः-क्रव्ह्यादिशाचं मानसवाचिककायिक होणेति जिविधं, चमा दुः विविह्णात्वं भगव-दपचारादिना भीक्त्वं, भयस्यानिविवेकः तद्रत्वकत्वा यवसायादिना निभं-यत्वम् अभयस्यानिववेकः, दया परदुः वासहिष्णुत्वम्, अहिंसा परदुः वाहेतुत्वं, वर्णाश्रमाचारवतेत्यादिवचनाभिषायेण परमपुरुषाधनवेष इत्युक्तम्, उपसंहृतिरनुष्ठानं, भगवित त्यस्तभरत्वनाह परमिति, शुहुभावं गता भक्त्या शास्त्राहेद्वि जनार्दनिमत्यादिवचनागुण्येन शास्त्रज्ञानात्मभृति-भित्तसायेत्वस्वाद्विक्तम्याभयस्थानिविकद्याऽहिंसाद्यात्मगुणोपेन्तस्य वर्णाश्रमाचितपरमपुरुषाराधनवेषनित्यनिमित्तिन्यवर्णाश्रमाचितपरमपुरुषाराधनवेषनित्यनिमित्ति-कक्तम्मापसंहृतिनिषिद्धपरिहारनिष्ठस्य परमपुरुषचन्यस्तारमारविन्दयुगालन्यस्तात्मात्मीयस्य तद्भिक्तिकारिता-रणारविन्दयुगालन्यस्तात्मात्मीयस्य तद्भिक्तिकारिता-रणारविन्दयुगालन्यस्तात्मात्मीयस्य तद्भिक्तिकारिता-रणारविन्दयुगालन्यस्तात्मात्मीयस्य तद्भिक्तिकारिता-

भगवदुद्धानादिकरणं, कीर्तनं भगवनामाच्चारणं, वचनं परेभ्या भगवन्तुणानां प्रतिपादनं, ध्यान-शब्देनारभण-संशीलनं विविध्ततं न त्वङ्गी, अनुध्यानेपायस्योच्यमानत्वात् । नन्वचनप्रणामादेरङ्गिकोटिनिवेशः प्रागुक्तः वर्णाश्रमधम्मेतिकर्तव्यताकपरमपुरुश्चरणयुगलध्यानाचेनप्रणामादिरिति इह कथमचनप्रणामादेरङ्गत्वमुच्यते यावद्वारणासिद्धि क्रियमाण्यमचेनादिकमङ्गन्ततः पश्चादनुष्ठीयमानमङ्गीति विभाग इति स्वान्तः ध्यान्तं पापमू तरजस्तमसी विषयस्य प्रियत्वादस्य निरित्तशयप्रियत्वम् अनुध्यानरूपभक्त्येकलभ्य इति एवंविधानुध्यानं भक्तिः तयैव लभ्य इत्यर्थः। यद्वा पूर्वमपि ध्यान-शब्देनाविच्छिनस्पृतिसन्ततिरूपध्यानमेवीच्यते, न त्वारम्भणसंशीलनं पश्चादनुष्यानशब्देन दिव्यात्मत्वरूपानुतन्धानरूपः समाधिरुद्यते, स हि ध्यानसाधः तस्यैश कन्यनाहीनं स्वरूपयहणं हि यसनसा ध्यानिज्ञाद्यं समाधिः साऽभिधीयते इति वचनात् उपयिविरोः

धिनिरासकत्वं समाधिरेव, ध्यानमिष समाधिविरोधिनिरासकं ययाऽिनह-द्वतिशिषः कत्तं दहित सानिनः । तथा चित्तस्थितीविष्णुर्यागिनां सर्विक-त्विषम् ॥ मनसा ध्यानिष्याद्यमित्युक्तेः,

नवरतस्तुति-स्मृति-नमस्कृति-वन्दन-यतन-कीर्तन-गुग्गश्रवग्य-वचन-ध्यानार्चन-प्रग्रामादिप्रीतपरमकारुगिकपुरुगोत्तमप्रसादविध्वस्तस्वान्तध्वान्तस्यानन्यप्रयोजनानवरतिरित्रग्यप्रियविश्वदतमप्रत्यज्ञतापद्मानुध्यानरूपभक्त्येकलभ्यः। तदुक्तं परमगुसभिभगवद्यामुनाचार्यपादेः-जभयपरिकर्मितस्वान्तस्यैकान्तिकात्यन्तिकभक्तियोगलभ्य इति, ज्ञानयोगकर्मयोगसंस्कृतान्तःकरग्रस्येत्यर्थः

तद्रपप्रत्यये चैका सन्तितिश्चान्यिनःस्पृहा। तद्ध्यानं प्रयमेरङ्गैः षड्भिनिःष्याद्यते नृप?॥ इति,—सेवेत योगी निष्कामी योग्यतां स्वमना नयन्। यमन्वयमिवधूतकल्मषाणाम्,॥ सदा तद्वावभावित इति, धारणापर्यन्तानाम-ङ्गानां ध्यानित्यादकत्ववद् ध्यानस्य समाधिनिष्यादकत्वमेवेति समाधेरे-वाङ्गित्वं,ध्यानस्यैव प्राधान्यं यत्रोच्यते तत्र ध्यान—शब्देन समाधिपर्यन्तध्यानं विवित्तं समाधिनिष्ठेनापि व्युत्यत्नकाले क्रियमाणमर्वनादिकमाङ्गिको-िर्टिविष्टं मन्मना भव मद्भूतो मद्भाजी मां नमस्कुर मामेवेष्यसीत्युत्त्या प्राप्तिववहितोषायत्वप्रतीतः, तेनानुष्टीयमाना वर्णात्रमादिधम्मेरत्वङ्गमेव, स्रतीययोक्त एवार्यः, सस्यार्थस्य साम्प्रदायिकत्वमाह तदुक्तिमित, उभयपिकामित-शब्दं व्याचष्टे ज्ञानेति, उक्तार्थे प्रमाणानि दर्शयन्त्रयमं कर्मानु- एहीतत्वे प्रमाणमाह तथा चेति, अत्र क्वर्यव्यविषयं किमित्यत्राह स्रवित्तं, स्रविद्या-शब्दस्य कर्मवाचित्वे प्रयोगं दर्शयति तथोक्तित्, ज्ञानव्यपा- श्रयः—शास्त्रजन्यज्ञानवान्, ब्रह्मिवद्यामधिष्टाय-विवेकजं ज्ञानमवलम्ब्य उद्विश्येत्यर्थः।

तथा च श्रुतिः-विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदे।भयं सह । अविदाया मृत्युं तीत्र्वा विदायाऽमृतमञ्जूते ॥ इति, अत्राविद्या-शब्देन विद्येतद् वर्णाश्रमाचारादि-पूर्वीक्तं कम्मीच्यते विद्या-शब्देन च भक्तिरूपापन्नं ध्यानमुच्यते, यथाक्तम्-इयाज से।ऽपि सुबहून् यज्ञान् ज्ञानव्यपाश्रयः। ब्रह्मविद्यामधिष्ठाय तर्त्तुं मृत्युमविद्य-या ॥ इति, तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्या श्रयनाय विद्यते। य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति, ब्रह्मवि-दामोति परं तपा इ वै तत्परं वेद ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवतीत्यादि वेदन-शब्देन ध्यानमेवाभिह्नितं निदि-ध्यासितव्य इत्यादिनैकार्थ्यात्, तदेव ध्यानं पुनरपि विश्विनष्टि-नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन यमेवैष वृगुते स तेन लभ्यस्तस्यैष ञ्चात्मा विवृगुते तनूं स्वामिति

न हि विवेक्जस्यज्ञानस्यो \*पायत्वमुपपद्यते, भक्तेष्पायत्वं कर्यामिति शङ्कायामुपायविधायिवाक्यान्येकष्ठोन योजयित तमेविति, ध्यानं विधेयमस्तु तत्का श्यं भक्तेष्पायत्वम् इत्यत्राह तदेविति, नायमात्मा इत्यादिवाक्येन
फलितार्थमाह भक्तीति, केवलस्य निषेधकश्शब्दः क इत्यत्राह न मेधयेति,
न मेधयेत्युक्तेः केवलस्य निषेध इति कयमवगम्यते भक्तिवाचिशब्दश्च न
प्रतीयते भक्तेध्यानविशेषत्वं वा कथमिति शङ्कयामाह एतदुक्तिमिति,

भक्तिरूपापन्नानुध्यानेनैव लभ्यते न केवलं वेदन-

<sup>\*</sup> ज्ञानस्य प्रेर्यत्वमुषपद्मतः दृति पाः।

<sup>†</sup> ततः किमिति पा॰।

मात्रेण न मेधयेति केवलस्य निषिद्धत्वात्, एतदुक्तं भवति—याऽयं मुमुद्धवेदान्तविह्नितवेदनरूपध्यानादि-विशि\*ष्टः यदा तस्य तिस्मिन्नेवानुध्याने निरवधिकाति-शया प्रीतिर्जायते तदैव तेन लभ्यते परः पुरुष इति, यथाक्तं भगवता—पुरुषः स परः पार्थ ! भक्त्या लभ्यस्व-नन्यया। भक्त्या त्वनन्यया शक्यः श्रह्मेवं विधाऽर्जुन !। ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च परन्तप ?॥ भक्त्या माम-भिजानाति यावान् यश्चास्मि तत्त्वतः । तता मां तत्त्वता ज्ञात्वा विश्वते तदनन्तरम् ॥ इति, तदनन्तरं मां तत एव भक्तितो विश्वते इत्यर्थः । भक्तिरिप निरितश्चित्रयानन्यप्रयोजनसंक्लेतरवैतृष्ण्यावहः-ज्ञानविश्वेष एवति, तद्युक्त एव तेन परेणात्मना वर-णीया भवतीति तेन लभ्यत इति श्रुत्यर्थः ।

उपाप्तनादिविधायिवाक्याविरोधाय केवलश्रवणादिनिषेध इत्यव-गम्यत इत्यभिन्नायेण वेदान्तविहिते युक्तं, यदा तस्येति, ध्येयस्य निरितं-श्यप्रियत्वाद् ध्याने प्रीतिः ध्यानदशायां प्रीतिः ध्यानस्य प्रीतिरूपत्वमुक्तं भवति, एवं वरणीयत्वहेतुर्गुण उक्तः, तत्र प्रमाणमाह यथोक्तमिति, भक्त्या मामभिज्ञानातीत्यादिश्लोके भिक्तसाध्यं ज्ञानान्तरमपवर्गेगपाय इति शङ्का मामूदिति तद्याच्छे तदनन्तरिमिति, भक्त्येति परभिक्तस्यते मद्भिक्तं लभते परामिति स्मृतः त्वात्, श्रभिज्ञानातीति परज्ञानमुच्यते, य इति धर्मिस्वरूपं, यावानिति गुणविभूत्यादि विविद्यतं, तत इति परमभिक्त-

<sup>\*</sup> ध्यानादिनिष्ठ इति पाः।

<sup>†</sup> स्वेतर्रित पाः।

<sup>‡</sup> प्रक्रत.चादिति **या**• । े

क्यते, सात्तात्काराभिनिवेशः परभितः, सात्तात्कारः-परज्ञानं पश्चादनुः भवाभिनिवेशः परमभितः, न च तत इति सात्तात्कारपरामणः प्रवेष्टुं भक्त्या त्वनन्यया शक्य इति पूर्व्वादाहृतवचनैकार्यात्, विशत इति प्रक्ष-तिबन्धविनिम् तस्यानुभव उच्यते, भित्तरपीति निरितशयिष्यत्वादनन्य-प्रयोजनत्वम् ।

ण्वंविधपरभिक्तरूपज्ञानविशेषस्यात्पादकः पूर्वीक्ताहरहरूपचीयमानज्ञानपूर्वककर्मानुगृहीतभिक्तयाग एव, यथाक्तं भगवता पराश्चरेण-वर्णाश्रमाचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णुराराध्यते पन्था
नान्यस्तत्तीषकारकः ॥ इति, नििखलजगदुद्धारणायाविनितलेऽवतीर्णः परब्रह्मभूतः पुरुषोत्तमः स्वयमेवैतदुक्तवान्-स्वकर्मानिरतः सिद्धं यथा-

यनेनेश्वर्यार्थभिक्तियोगा व्यावृक्तः, स्वेतरवैष्णयावह इति भक्तः वियतमत्वातिशयात् भगवत्याप्ताविष नैरिषेत्यं भवतीत्यर्थः । उदाहृतश्रुत्यर्थपुपसंहरित तद्भुक्त एवेति, एवं विधेति, परभिक्तिरूपज्ञानिवशेषस्येति, परज्ञानात्यूर्व्वभाविनी परभक्तिने विविवता परमभिक्तरेवाभिष्रेता, ज्ञानपूर्व्वकक्रम्मीः
नुग्रहीता ऽहरहरभ्यस्यमाना भिक्तियोगः परभक्तिरूपादक इत्यर्थः, ग्रहरहरभ्यस्यमान एव भिक्तियोगः परभक्तिदश्चापवः स्यादित्यर्थः । प्रीतिरूपध्यानेन निरित्तश्यानन्दरूपदिव्यात्मस्वरूपानुसन्धानं निरित्तशयिषयं सिद्याति । तदेव साज्ञात्काररूपानुभवाभिनिवेशं जनयित साऽभिनिवेशः
परमभक्तिरिति यावत् । कम्मानुग्रहीतत्वे प्रमाणमाह यथाक्तिमिति,
तक्तेषकारक इत्यनेन भगवत्तिषहेतुभूतज्ञानाङ्गत्वं सिद्धम् । भगवद्वचनं
दर्शयस्तस्यातिशयमाह निखिलेति, स्वक्रमंणा सिद्धं विन्दतीति चेत्कयं
भक्तेरुपायत्विमत्यवाह यथादितीत, यथाक्तक्रमंगुग्रहीतक्रमपरिण्यस्यक्रियक्तस्य इत्यर्थः । पूर्व्वमुपेयस्वस्वपनिक्तेषं स्वाक्तप्रकारस्य शिष्टप-

रिरहीतव्याख्यानमू अत्वमुक्तम् । इदानीं तदिष विश्वदयन् उपायनस्वरू पस्य यथोदितप्रकारस्य तन्मू अत्वभाह बोधायनेति, टङ्का-ब्रह्मानन्दी शिष्टपरिरहीत-शब्दोऽर्थविशेषणम्, उक्तार्थविरुद्वमुपाये।पेयस्वरूपं वर्णे यन्ता वादिनस्तर्कानुरहीतश्रुतिविरोधादेव निरस्ता इत्याह अनेनेति,

विन्दिति तच्छृणु। यतः प्रवृत्तिर्भूतानां येन सर्विमिदं ततम् ॥ स्वकम्मंणा तमभ्यच्यं सिद्धं विन्दिति मानवः ॥ इति, यथादितक्रमपरिणतभक्त्येकलभ्य एव भगवद्धो-धायन-टङ्क-द्रमिड-गुहृदेव-कपर्दि-भारुचिप्रभृत्य-विगीत-शिष्टपरिगृहीत-पुरातन-वेद-वेदान्तव्या-ख्यान-सुव्यक्तार्थ-श्रुतिनिकरनिद्धिते।ऽयं पन्थाः॥

श्रीलुक्यः-कलादः, पतञ्जिलिमतं हैरण्यार्भमत्तपादादीनां वेदप्रामाग्याध्यपगमेऽपि वेदिवस्ट्टार्थानां कुतर्कमूनानाम् श्रध्यपगमाद्वेदस्य पैरिक्वाध्यपगमाद्वे तन्मतानुसारिणां बाह्यसाम्याद्वाह्यत्वेक्तिः, वेदावन्तिः किम्बनां कुट्टिनां निरासा बाह्यानामित्र ने।पपद्मते वेदावलिक्वनां वेदैकश्चित्यमूनसत्त्वगुणाद्रेक्तादित्यत्राह वेदावलिक्वनामपीति, उत्पद्मते व्यथन्ते च यान्यते।ऽन्यानि कानिचित्।तान्यवेक्वािककतया निष्क्रन्तायन्ति च ॥ इति श्लेकिन बाह्या निरत्ताः, श्रवीक्वािककतयित्यनेन देश्यमूनत्वं सूचितं, निष्क्रलानि तद्यानुष्ठानेषु नैष्क्रल्यम्, श्रनृतािन तत्त्व-स्थितरनृतत्वम्, एवं पूर्वश्लोके बाह्यानां निरस्तत्वाद् या वेदवाद्या दत्या-दिश्लोके कुट्टिनां बाह्यसाम्यमेव विविद्यतिमत्यभिप्रायः । कुट्टिनां मिप वेदैकश्चित्वमूनसत्त्वगुणाद्रेक्तात्तिद्यासानुपपत्तिशङ्कां परिहरन् फलित्यार्थमाह रज इति, रजस्तमाध्यामस्पृष्टं, तमानिष्ठा हि ताः स्मृता दत्यत्र तमःशब्दोरजसाऽप्यपन-

अनेन चार्वाक-शाक्यीलूक्याचपाद-चपणक-क-पिल-पतञ्जलिमतानुसारिणा वेदबाह्याः वेदावल- म्बिकुद्रश्रिभिस्सह निरस्ताः, वेदावलिम्बनामि य-थाऽविस्थितवस्तुविपर्यस्तदृशां बाद्यसाम्यंमनुनैवाक्तं— या वेदबाद्याः स्मृतया याश्च काश्च कुदृष्टयः । सर्वा-स्ता निष्फलाः प्रत्य तमानिष्ठा हि ताः स्मृताः ॥ इति, रजस्तमाभ्यामस्पृष्टमुक्तमं सक्त्वमेव येषां स्वाभाविका गुणस्तेषामेव वैदिकी †रुचिः, वेदार्थयाथात्म्यावबाध-श्चेत्यर्थः—यथाक्तं मात्स्ये सङ्कीर्णाः—सास्विकाश्चैव राजसास्तामसास्तथेति, ।

त्रणार्थः शुद्धसत्त्रव्यतिरिक्तत्वादित्यभिप्रायेण रजस्तमे। यामित्युक्तं, स्वाभाविक दत्यनेन सत्त्वगुणस्य स्यायित्वं विवित्ततम् । यनेन क्विचित्रियायायात्रिक्तताव्यावृक्तिः तेषामेव वैदिकी रुचिवदार्थयायात्र्यावन्वाधःचिति वेदावलम्बिकुदृष्टीनां वेदैकरुचित्वमूलसत्त्वगुणसद्भावेऽपि तद्यययायात्र्यानवेधिहेतुभूतरजस्त्रमःसम्भवाते निरसनीया दत्यर्थः । बाह्यानामपि मन्त्रजपध्यानादिषु दृष्टफलत्वात्तदनुष्टानस्य न नैष्कल्य-मिति शङ्काव्यावृत्त्यये प्रत्य-पदं, शुद्धसत्त्वव्यतिरिक्तानामग्रामाण्यहेतृत्व-मिभप्रत्य मात्स्यवचनं दर्शयति यथोक्तमिति, सङ्कीर्णा दत्यादिवचने प्रमाणाप्रमाण्यविभागकयनाभावेऽपि सात्त्वकादिविभागकयनस्य प्रयोजनान्तराभाव्यवात्रामाण्याप्रामाण्यनिर्णय एव प्रयोजनित्यभिप्रायः । उदान्त्रत्रक्तेकं व्याचष्टे केचिदिति,सङ्कीर्णादिशब्दानां विशेष्या बस्तकल्याः – यस्मिन् कल्पे त्वित्युक्तेरिति भावः। कल्पानां रजःप्रभृतिगुणप्राचुपै तिस्मिन्कल्पे ब्रह्मणस्तद्वण्याद्वर्यात्

<sup>\*</sup> सुदृष्टि-पदेन निर्विशेषाद्वैतवादिन उच्चन्ते, ते हि भगवच्छरीरस्वरूपया शिचदिवतीर्मिष्यात्वमातिष्ठन्ते, त्रत एव तु दुर्दर्शनशानितया तथाऽभिहिताः, यथा चिदचितोर्भगवच्छरीरस्वरूपयोर्मिष्यात्वामानं न युक्तं तथा प्राचीनाचार्यः सिद्धित्रयन्त्रिभाष्यादिमहानिबन्धेषु सम्यगुण्दर्शितं, तदेवास्माभिस्तत्रतत्र विश्वदीकृत्य स्वीयय-न्थेषु दशावतारभाष्यादिषु बहुधा समानोद्ध संसाधितमिति तत एव सुन्नानं तत् ।

<sup>†</sup> वेदैकर्काचरिति पार्। ‡ प्रमाद्यताव्यावृत्तिरित पार्।

केचिद्वस्रकत्याः सङ्कीर्णाः, केचित् सस्त्रप्राया केचिद्रजःप्रायाः केचित्तमःप्राया इति कल्पविभाग-मुक्त्वा सस्त्ररजस्तमामयानां तस्त्वानां माहात्म्यव-र्णनं च तत्तत्कल्पोक्तपुराग्णेषु सस्त्रादिगुग्णमयेन ब्रह्मणा क्रियत इति चोक्तं-यस्मिन् कल्पे तु यत्सीक्तं पुरागां ब्रह्मणा पुरा।

यिसन्त्रस्ये इत्यदिष्दाइरिष्यमाणस्यार्थमाह सन्वरजस्तमे। मयानां तन्त्वानामित, दैवतानामित्यर्थः । यिसमितित यिसन्त्रस्ये यत्पुराणं ब्रह्मणोतित, दैवतानामित्यर्थः । यिसमितित यिसन्त्रस्ये यत्पुराणं ब्रह्मणोतिति तिसमन्त्रस्ये तत्पुराण इत्यध्याहारः, तस्य तस्यित न कल्पपरः शब्दः, न हि ब्रह्मणो दिवसानां माहात्म्य पुराणेषु वर्ण्यते ग्रग्नेः शिवस्यिति देवताविशेषवर्णनपत्त्वस्य वर्ष्यमाणत्वाच्य तस्य तस्यित पदं तत्तद्वेवता-विशेषपरम्, ग्रतः तिसमन्त्रस्ये तिसमन्पुराणे तत्तद्वुणप्राचुर्यस्य तस्य तस्य देवतस्य माहात्म्यं वर्ण्यत इत्यर्थः । यद्वा कल्पमाहात्म्यप्रतिपादनं नाम तत्तत्त्वस्यानुगुणदेवता माहात्म्यप्रतिपादनं यथा पुरवर्णनं नाम पुरस्य गुणवर्णनं, यथा च वनवर्णनं नाम तदमाधारणवृत्तादिवर्णनं कि दैवतं किंगुणकमित्यज्ञाह विशेषतश्चिति, जगत्स्वष्टुरीश्वरस्य ब्रह्मणो गुणवर्णस्यत्वं न सम्भवति गुणविभागकणनस्य न किं प्रयोजनं सङ्गीणोः सान्त्रिन काश्चैवेत्यादिवचनं किंगुणकेन ब्रह्मणा प्रोत्तं भूषसां बलीयश्त्वन्याया-विदं वचनं बहुभिः पुराणैकीध्यमिति शङ्कायामाह—

तस्य तस्य तु माहात्म्यं तत्स्वरूपेण वर्ण्यते॥ इति, विशेषतश्चोक्तम्-अग्नेः शिवस्य माहात्म्यं ताम-सेषु प्रकीर्त्यते । राजसेषु च माहात्म्यमधिकं ब्रह्मणा विदुः ॥ सात्त्विकेषु च कल्पेषु माहात्म्यमधिकं हरेः।

<sup>\*</sup> तत्तत्कालानुगुणदेवतेति पाः ।

<sup>†</sup> सात्त्विकेष्वयेति पाः।

<sup>‡</sup> गुणवत्त्वमिति पार ।

तेष्वेव योगसंसिद्धाः गमिष्यन्ति परां गितम् ॥ सङ्कीग्रीषु सर स्वत्याः पितृणाम् इत्यादि, रतदुक्तं भवति

श्रादिनेत्रज्ञत्वाद् ब्रह्मणस्तस्यापि केषुचिदहस्सु सस्वमुद्रिक्तं केषुचिद्रजः, केषुचिक्तमः, यथाक्तं भगवता—न तदस्ति पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः ।
सत्त्वस्त्रकृतिजैर्मुक्तं यदेभिः स्यान्तिभिर्गुणैः ॥ इति,
यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वे वेदांश्च प्रहिणाति
तस्मा इति श्रुतेः, ब्रह्मणे।ऽपि सृज्यत्वेन शास्त्रवश्यत्वेन च नेत्रज्ञत्वं गम्यते ।

एतदुतं भव ीति, ब्रह्मणः वेत्रज्ञत्वं कथिमत्यत्राह ये। ब्रह्माणिमिति, स्ट्यत्वेन \*शास्त्रवश्यत्वश्रवणादपहतपाप्मत्वादिश्रवण्डपापवादरिहतज्ञन्मवत्त्वेनेति भावः। शास्त्रवश्यत्वेन शास्त्रप्रदानं हि तत्सापेतस्येति भावः। ततः किमित्यत्राह सत्त्वेति, भूयसां ब्रलीयस्त्वनयं परिहरित तेषािमिति, नैसद्वचनिवराधात्तेषां बाधः किन्तु परस्परिवरोधात् क्रःचपुरा-णानामर्थनिश्चायकत्वयिक्तिंवरहे सित तािन किं कात्स्येन त्याच्यािन ? उत्त कािनिवत्स्वीकार्याणीत्यपेतायां सत्त्वादिमूलत्वलव्याव्येषम्यपरिवदं वचन-मता न भूयसां ब्रलीयस्त्रयाऽस्य बाध इत्यर्थः। प्रयोजनमाह पुराणिति, किंगुणकेनोक्तां यत्राह सत्त्विनिष्ठेनेति, स्वतःप्रमाणत्वादपवादकवचनान्तरादर्शनात् योह खलु वाऽस्येत्यादिमैद्यायणीयश्रुत्या तत्तद्वुणक्रत्वेनाभिमतस्य तत्तद्वेवताविशेषस्य प्रतिपादकानां प्रबन्धानां तत्तद्वुणमूजत्वस्योचितत्वः रूपेण वस्तुसामर्थ्येन स्वतःसिद्वस्य प्रामाण्यस्य स्थिरीकरणाच्य प्रामाण्यक्षेनतुभूतरज्ञस्तमाऽभिभवनितरासकसत्त्वमूलत्वं सिद्वमिति भावः॥

सत्त्वप्रायेष्वहस्सु तदितरेषु यानि पुराणानि ब्र-

<sup>\*</sup> ऐच्छत्वश्रवगादिति पाः।

ह्मणा प्रोक्तानि तेषां परस्परिवरोधे सित सास्वि-काहःप्रोक्तमेव पुराणं यथार्थं, तिद्वरोध्यन्यदयथार्थं-मिति पुराणिनिर्णयायैवैदं सत्त्वनिष्ठेन ब्रह्मणाऽभि-हितिमिति विज्ञायत इति । सत्त्वादीनां कार्यं च भग-वतैवोक्तं—सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञानं रजसा लाभ एव च । प्रमादमोही तमसा भवता उज्ञानमेव च ॥ प्रवृक्तं च निवृक्तिं च कार्याकार्यं भयाभये । बन्धं मोत्तं च या वित्ति बुद्धिः सा पार्थं! सात्त्विकी ॥ यया धर्ममधर्ममं च कार्यं चाकार्यमेव च ।

सात्त्विकादिविभागे। उस्तु तत्र कस्य प्रामाण्यं कस्याप्रामाण्यपित्यः त्राह सत्त्वादीनामिति, पुराणानां ब्रह्मप्रोक्तत्वे कयं पराण्यरादिपे। क्तत्वं सङ्घटत दत्यत्राह सर्वानिति, पैरिषेयेषु हि विरोधे तु वक्तुगृंणानुगृण्यामाण्यविभाग उपपद्मते । ग्रपीक्षेयश्रुतिवाक्येषु गुणानुगुण्यामाण्यविभागेन निर्वाहो ने। पपद्मत दित शङ्कते ग्रपीक्षेये- विवित, परिहरित तात्पर्यति, ग्रभेदश्रुत्यादीनां पूर्व्वापरपर्यालोचनादिना निर्वाहस्योक्तत्वात्तेनैव प्रकारेणात्राप्यविरोधिनिर्वाह दत्यभिप्रायेण पूर्व्वमेवोक्त हत्युक्तम्, एक एव कद्र इत्यादिवाक्यस्य पूर्व्व। परपर्यालोचनया क्रते। रेकदेवताकत्वपरं तद्वाक्यमिति निर्वीयते, हरिक्रेशायेति पदं पदाध्यानपारम्यंगदेव व्याख्यातं, से। मः

श्रयणावत् प्रजानाति बुद्धिः सा पार्थ! राजसी । श्रथम्मं धर्म्ममिति या मन्यते तमसा ऽऽवृता। सर्वार्थान् विपरीतात्रच बुद्धिः सा पार्थ? तामसी॥ इति, सर्वान् पुराणार्थान् ब्रह्मणः सकाशादिधगम्यैव सर्वाणि पुरा-णानि पुराणकारात्रचक्रः, यथाक्तं-कथयामि यथा पूर्व्व दत्तादोर्मुनिसत्तमैः। पृष्टः प्रावाच भगवानब्रुयानिः पितामहः॥ इति अपारुषयेषु वेदवाक्येषु परस्परविस-द्धेषु कथमिति चेत् तात्पर्यनिश्चयादविरोधः पूर्व्यमे-वाक्तः। यदिप चेदं विरुद्धवद् दृश्यते प्राणां मनसि सह करणौनीदान्ते परमात्मनि सस्प्रतिष्ठाप्य ध्यायी-तेशानं प्रध्यायीतेवं सर्वमिदं ब्रह्मविष्णुरुद्देन्द्रास्ते सर्वे संप्रसूयन्ते न कारणं, कारणं तु ध्येयः सर्वेश्व-र्ध्यसम्पन्नः सर्वेश्वरः शम्भुराकाशमध्ये ध्येयः, यस्मा-त्परं नापरमस्ति किञ्चिद्यस्माञ्चाणीया न ज्यायाऽस्ति कश्चित्।

पवत दत्यादावृखेदमन्त्रे से।म-शब्दोऽपि से।मलतापरः योगादूठेर्जलीयस्त्वात्समासविभागाभावेन पदक्रमाध्ययनात्सोमलताविषयस्य मन्त्रस्य
विनियोगाच्य से।य-शब्दस्थी-मा-सहितवाचित्वाभावात् । किञ्च से।म-शब्दस्य देवतापरत्वेऽपि रुद्धाऽवगतश्चन्द्र एव स्वरसतः प्रतीयते न
योगावसेयो रुद्धः, त्रातो न किञ्चिदेतत् । त्रास्मन्मन्त्रे जनितेति पदं च
प्रीतिजनकार्थम् । एवमन्यदिप प्रकरणपर्यालोचनादिभिः परिहर्तव्यमित्यभिप्रायः । एवं वेदपूर्व्वभागवचसां विरोधे निवाहोऽस्तु उपनिषद्धागेष्वन्यपरत्वाद्धभावात् तत्र कथं निवाह दत्यत्राह यदपीति, त्रादि-शब्देनायबेशिरोवाक्यानि चतुर्मुखकारणत्वपराणि हिरण्यगर्भः समवर्तताये धाता
यथापूर्व्वमकल्पयत् प्रजापितः प्रजा त्रमुजतित्यादीनि च वाक्यानि विविद्धितानि । ततः किमित्यत्राह नारायण दित, परिहर्गत त्रत्यस्पिमत्यादिना-

वृत्त इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरु-षेण सर्वं तता यदुत्तरतरं तदरूपमनामयं य एतद्विदुर-मृतास्ते भवन्ति अथेतरे दुःखमेवापियन्ति, सर्वानन- शिरोग्रीवः सर्वभूतगुहाशयः सर्वव्यापी च भगवास्त-स्मात्सर्वगतः शिवः। यदा तमस्तन्न दिवा न रात्रिर्न सन्न चासच्छिव एव केवलः। तदत्तरं तत्सिवतुर्वरेग्यं प्रज्ञा च तस्मात्प्रसृता पुराणीत्यादि, नारायणः परं ब्रह्मेति च पूर्वमेव प्रतिपादितं, तेनास्य कथमवि-रोधः।

तत्र प्रथमं स्वपतं प्रतिज्ञानीते वेदविदित्यादि एक्लोकेन वेदवित्यः वरिप्रोक्तवाक्यन्याये। पर्वृहिता इति स्मृतीतिहासपुराणमीमां सान्याये। पर्वृहिता इत्यर्थः । तत्र स्वपतस्य प्रतिज्ञातस्य प्रमाणमुपन्यसिष्यन्ययमं कारणवाक्यान्यदाहरिष्यन्यूत्रपुरः सरं लत्तणवाक्यमाह जन्मादीति, जगन्त्वारणं वस्तु ब्रह्मास्तु तच्च जगन्कारणं किमित्यपे ज्ञायामाह तच्चेति, जगन्त्वारणं वस्तु ब्रह्मास्तु तच्च जगन्कारणं किमित्यपे ज्ञायामाह तच्चेति, जगन्त्वारणं वस्तु ब्रह्मास्तु तच्च जगन्कारणं किमित्यपे ज्ञायामाह तच्चेति, जगन्त्वारणं वस्तु ब्रह्मात्यादिविधिपरेषु शम्भुराकाशमध्ये ध्येय इत्यादिष्वत्यर्थः । तत्र हि कारणत्वानुवादेन ध्येयताविधिपरत्वं जगत्स्विध्यत्वार्यक्रप्ये सद्भृह्मत्यादिबह्माः शब्दैः कारणत्वप्रतिपादना-वारायणस्येव कारणत्वसिद्धिरित्यज्ञाह सदेवेति, गितसामान्यन्यायात्सर्वेषां कारणवाक्यानामैककण्यमिभिमेत्य उदाहृतवाक्येकाणं वाक्यान्तरं दर्शयित ग्रयमेवेति, कारणवाक्यजातैकार्यासिद्धम् ।

श्रत्यल्पमेतत्—वेदिवत्प्रवरप्रोक्तवाक्यन्यायापवृंहिताः । वेदाः साङ्गा हरिं प्राहुर्जगज्जन्मादिकारणम् ।
जन्माद्मस्य यतः, यते। वा इमानि भूतानि जायन्ते
येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविश्चन्ति तिद्वजिज्ञासस्य तद्वस्थेति जगज्जन्मादिकारणं ब्रह्मेत्यवगम्यते । तञ्च जगत्मृष्टिप्रलयप्रकर्णेष्वेवावगन्तव्यं,
सदेव साम्येदमग्र श्रासीत् एकमेवाद्वितीयमिति जग-

दुपादानता-जगिद्गमित्तता-जगदन्तर्यामितादिमुखेन परमकारणं सच्छब्देश्नाभिह्नितं ब्रह्मेत्यवगतम्। अय-मेवार्थः ब्रह्म वा इदमेकमेवाग्र आसीदिति शाखा-न्तरे ब्रह्म-शब्देन प्रतिपादितः, अनेन सच्छब्देनाभि-हितं ब्रह्मेत्यवगतम् अयमेवार्थः-

सच्छब्दस्य ब्रह्म-शब्दार्थं पर्यवसानमाह ग्रनेनेति, वाक्यान्तरमुक्त-वाक्येक्षार्थमाह ग्रयमेवेति, ग्रयमेवार्थः प्रतिपादित इत्यर्थः । सहस्त-शब्दयारात्मपर्यवसानमाह तथिति, ग्रात्म-शब्दस्य सहस्त-शब्दापेतया विशेषशब्दन्वेऽिष नारायण-शब्दापेत्तया सामान्यशब्दत्वात् तत्र पर्यवसानमाह तथा चेति, शिवस्य कारणत्ववादिनाऽऽप्यापेत्तिकसामान्यविशेष-भावाऽभ्यपेत्यः, ग्रन्यथा बहुकारणत्वग्रसङ्गात्, तत्र शिवादिशब्दानामिष नारायणशब्दापेत्तया सामान्यशब्दत्वात् नारायणे पर्यवसानिति भावः । यथा पग्रना यज्ञतित्यत्र पश्चामान्यवाचिषश्चरः हागस्य वयाया मेदस इति मन्त्रस्यव्हाग-शब्दोक्तविशेषे पर्यवस्यति, एवं सच्हब्दो वृहद्ववृहच्छब्दसाधारणत्वाद्वस्मशब्दोक्तविशेषे पर्यवस्यति चेतनाचेतन-साधारणा ब्रह्म-शब्दास्तिकान्तात्म-शब्दोक्तविशेषे पर्यवस्यति ।

तथा शाखान्तरे स्नात्मा वा इदमेकमेवाग्र स्नात्मेत् नान्यत्किञ्चन मिषदिति तथा सद्भद्ध-शब्दा-भ्यामात्मेवाभिहित इत्यवगम्यते तथा च शाखान्तरे एको ह वे नारायण स्नामीच ब्रह्मा नेशाना नेमे द्यावापृथिवी न नज्ञत्राणीत्यादिना सद्भद्धात्मादिपर-मका रणदादिभिः शब्दैर्नारायण एवाभिह्ति इति नि-श्चीयते, यमन्तः समुद्रे कवये। वयन्ति इत्यादिना

<sup>\*</sup> प्रतिपादितमिति।

<sup>†</sup> परमकौरणवाचिभिरिति पाः।

एनमूर्द्धं न तिर्यञ्चं न मध्ये परिजग्रभवत् । न तस्येशे कश्चन तस्य नाम महद्यशः, न सन्दृशे तिष्ठति रूप-मस्य न चतुषा पश्यति कश्चनैनम् । हृदा मनीषा मनसाऽभिक्तृप्तो य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति, इति

तयार्रातम-शब्दश्च सर्वचेतनसाधारणा नारायण एव विशेषे पर्यवस्य-तीति नारायण एव सद्बस्मात्मशब्दैरभिधीयत इत्यर्थः । नन् एका ह वै नारायण त्रासीदित्यत्र त्रन्वादमूचक-ह वै-शब्द श्रवणात्सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्यद्यन्त इति वाक्यवदिदमपि वाक्य-मनुवादपरिमिति वाक्यान्तरसापेत्तं तत्र तद्वृत्तमेवकारश्च स्यादुपादेयल-विधित्वसूचकैवकारवता न संच चासदित्यादिवाक्येने। तः िषव एवानुद्यत इति । अत्रोच्यते अप्राप्ते हि शास्त्रमर्थवदिति न्यायेन स्वतःप्राप्तस्य विधित्वस्य ह-वै-शब्दो न भञ्जकः, यथा यदायेये।ऽछा-कपाल इत्यत्र यद्वृत्तयागः प्राथम्यमित्याद्युद्देश्यलत्तर्गामित्यनुवादसूचक्रय-च्छब्दसद्वावेऽपि वचनानि त्वपूर्व्वत्वादिति मूत्रेण विधित्वं स्यापितं प्रमाणान्तराष्ट्राप्तत्वात् तथा उपरि हि देवेभ्या धारयतीत्यच हि - शब्द-सद्भावेऽपि विधिस्तु धारणे उपूर्व्वत्वादिति सूत्रेण विधित्वं स्यापितं प्रमाणान्तराप्राप्तत्वात्, तस्माचस्वतःप्राप्तविधित्वभञ्जको ह-वै-शब्दः। चापि तु प्रमाणान्तरेण विधित्वे भग्ने प्रयुक्त-शब्दस्य गतिप्रदर्शकः म्राकाशकारणत्ववाक्ये त्वयेग्यत्वादिना विधित्वभङ्गाद्ध-वै-शब्देगऽनुवा-दरूपताज्ञापकः, अत्र तु प्रमाणान्तराषाप्तत्वाद्विधित्वभञ्जक्राभावाच्य ह-वै-शब्दा न स्वतःप्राप्तविधित्वभञ्जकः, शिव एवेत्यनेन विधित्वं भय-मिति चेच शिवास्ते सन्तु पन्यानः शिवं कम्मीस्तु शिवः शिवानाम-शिवाऽशिवानाम्, या वः शिवतमा रस इत्यादिष्वर्यान्तरपरत्वदर्शनेन शिव-शब्दस्य साधारसत्वास् साधारसोऽपि विधिन्बभञ्जक इति चेत्सदेवेत्यादिशब्दात् शिव एवेत्यंस्यानुवादह्यत्वमस्तु तस्मात्साधारणः शिव-शब्दोऽपि नारायणपर्धवसायीति । एको हवै-वाक्यस्य ग्रनुवाद-

क्षात्वमस्तु तथाऽपि विष्णुस्तदामीद्वृरितेव निष्कल इत्यादिस्वसमानायेवाक्यश्रवणात्तदनुवादित्वमेवेति न विष्टुार्यपरवाक्यानुवादित्वम् ।
किञ्च शिवस्य कारणत्वमनुवदतीति चेत् न ब्रह्मा नेशान इत्यनन्तरवाक्यव्याहितः त्र्यनश्रूण्लपाणिः पुरुषोऽज्ञायत इत्युत्तरवाक्यव्याहितश्च,
तस्माचारायणस्यैव परमकारणत्वप्रतिपादकमिदं वाक्यमित्यभिप्रायः ।
त्रत्र शिव—शब्दः साधारण एव व्यत्यवः तस्मात्साधारणः शिव—शब्दोऽपि
नारायणपर्यवसायीति अत्रेको ह वा इत्यादिवाक्यं नारायणकारणत्वविधायकमेवेति विष्णुस्तदासीद्वृरितेव निष्कल इत्यादीनि कारणवाक्यान्यप्यनुसंधेयानि । अयोक्तार्यं प्रमाणान्तरं च वत्यवर्याद्विरण्यगर्भस्य कारणत्वशङ्कां च निराकरोति यमन्तरित्यादिना, अत्र समुद्रशायित्विलङ्गेन
त्रस्य प्रकरणस्य नारायणपरत्विनश्चयार्यं यमन्तस्समुद्र इति वाक्यमुपात्तम्, आदि—शब्देन विद्युतः पुरुषादधीत्युक्तं विद्युद्वर्णपुरुषत्वं च
विविचतं वेदाहमेतं

#### सर्वस्मात् परत्वमस्य प्रतिपाद्य न तस्येशे कश्च-नेति तस्मात्परं किमपि न विद्यते ।

महान्तमादित्यवणं तमसस्तु पार इति श्रुतेविद्युद्वणंपुरुषस्वं हि परमपुरुषिलङ्गं जगत्कारणत्व सर्वेश्वरत्वमे विप्रदेशक्षपपरत्वदर्शनार्थं नैनमुक्षित्यादिवाक्यमुदाहृतम्, श्रद्धाः सम्भूत इत्युत्तरनारायणेकवाक्यत्वाच्य नारायणपरत्वमाह श्रद्धा इति, श्रद्धाः सम्भूत इत्यनुवाकस्य कथं नारायणपरत्वमित्यवाह तच्चेति, वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवणं तमसः परस्तादिति वाक्येन महापुरुषप्रकरणत्वावगमान्तस्योधितत्विङ्गाच्य श्रद्धाः संभूत इत्यनुवाकस्य नारायणपरत्विमत्यर्थः । सहस्रशीषा पुरुष इत्यनुवाकस्य कथं नारायणपरत्वं पुरुष-शब्दोऽप्यन्यवाची स्यादिति चेत् उच्यते सहस्रशीषा पुरुष इत्यपहितां पुरुषेण नारायणेन यक्तमान उपतिष्ठते नारायणाभ्यामुषस्यानम् उत्तरनारायणेनादित्यसुपतिष्ठते इत्यादिकस्यसून्वकारिविद्याचारायणपरत्वं सिद्धम् । श्रयवैद्योक्तेष्वष्टादशमहाशान्तिकन्यकाराविद्याचारायणपरत्वं सिद्धम् । श्रयवैद्योक्तेष्वष्टादशमहाशान्तिकन्य

<sup>\*</sup> जगत्कारसात्वानन्येष्ठसरत्वेति पाः।

ममसु वैष्णव्यां महाशान्यां श्रीपुरुषमूक्तं विनियुक्तं वैष्णव्यां पुरुषमूक्तमिति श्राद्यया ऽऽवाहयेद्वेवष्ट्चा तु पुरुषोत्तमित्यादिना शानकादिभिभेगव-त्समाराधने च विनियुच्यते, स्मृतिवचनं च पुरुषस्य हरेः सूक्तमिति सुबा-नापनिषदि च चत्तुश्च द्रष्टव्यं च नारायणः श्रोचं च श्रोतव्यं च नारायण-इत्यादिना

इति च प्रतिषिध्य अद्भः सम्भूता हिरण्यगर्भ इत्यष्टाविति तेनैकवाकातां गमयति, तच्च महापुरूष-प्रकरणं द्वीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्याविति च नारा-यण्यश्यवेति द्योतयति, अयमर्थो नारायणानुवाके प्रपश्चितः

नारायणात्मकत्वं सर्वस्योत्वा पुरुष एवेदं सर्वमिति पुरुषात्मत्वेकनीयसंहृतं सहस्रशीषे देवं, विश्वमेवेदं पुरुष दित नारायणानुवाकस्यसहस्रशीषेपुरुषशब्दाभ्यां सहस्रशीषा पुरुष दित प्रत्याभिज्ञाणिताभ्यां च तयानारायणपरत्वं गम्यते, महादेवं महापुरुषं वाचयेदिति प्रयोगाच्य वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमिति पुरुष शब्दस्य साधारण्यशङ्का दूरोत्सारिता। एवं पुरुष शब्दस्य
नारायणपत्वं निश्चीयते ग्रम्भस्यपार दत्याद्मनुवाक एवोक्ताभ्यां समुद्रशापित्व-विद्युहणेपुरुषत्वितिङ्गाभ्यां महापुरुषप्रकरणत्व्यत्त्वं प्रतित्विङ्गानिवतोत्तरनारायणेनैकवाक्यत्वःच्वदं प्रकरणं नारायणपरमित्यर्थः। एवं नारायणस्यव परमकारणत्वे श्रीपुरुषमूक्तादिकं प्रमाणतयोक्तं, चतुर्मृखकारणत्वं
च ग्रयाविरस्तं हिरण्यगर्भे दत्यादीनामृचां भगवत्समाराधने हिर्विने वेदने विनियोगाच्च हिरण्यगर्भे दत्यादीनामृचां भगवत्समाराधने हिर्विने वेदने विनियोगाच्च हिरण्यगर्भे प्रत्यादीनामृचां भगवत्समाराधने हिरण्यगर्भशब्दस्य नारायणपत्वरं सिद्धति। ग्रथ नारायणानुवाकशिप प्रमाणत्वेनाहः
ग्रयमर्थं दितं, प्रपञ्चित दितं, न केवलं समुद्रशायित्वादिना लभ्यते ग्रीप
तु कग्रेति दत्यभिप्रायः। नारायणानुवाकः कः तत्रार्थस्य प्रपञ्चितत्वं कथः

<sup>\*</sup> नारायग्रा एवेति पाः।

मित्यत्राह सहस्रेति, प्रपञ्चितत्वमुपपादयति सर्वेति, इटं तावत्सर्वेविद्यो-तच्छेषभूतमिति पास्यविशेषनिर्णयपरं दहरविद्याप्रकरणत्वादेव प्रकरणादिप बनीयसा वास्यप्रमाणेन सर्वविद्याशेषत्वावगमात्प्रकरणा-न्तराधीतविद्यानां प्रकरणान्तरस्थमिदं कथमुपास्यविशेषसमपेकमिति चे दुच्यते यथा प्रकरणान्तरस्थेन जुट्हा जुहोतीति वाक्येन होमसाधनतया विहितामपि जुहूं प्रकरणान्तरस्यमपि यस्य पर्णमयी जुहूरिति वाक्यं जुहू-शब्दप्रत्यभिज्ञापितामनूद्य तस्याः पर्णेमयत्वं विदधाति जुहूा द्रव्य-विशेषस्याकाङ्कित्वाद्योग्यत्वाच्च, एवं तत्त्रद्विद्यासूपास्यत्वेन वस्त् किमित्यपेद्वायां तत्तच्छच्दप्रत्यभिज्ञापितं तत्तदन्द्य तस्य नाराय-णत्वं विधीयत इत्युपपत्रमित्येतदभिप्रायेण सर्वशाखास् इत्युक्तं, तत्तद्गण-योगेन तत्तऋब्दानां नारायणवाचित्वमित्याह तत्तदिति, विश्वमेवेदं पुरुष इति सामानाधिकरण्यस्यार्थमाह समस्तस्येति,तदायक्तत्व-तिवयाम्यत्व-तच्छेषत्व-तद्गायत्वैस्तादात्म्यमित्यर्थः। तदिदमनैव स्पष्टं व्याप्य नाराः यणः स्थितः, पतिं विश्वस्प तद्विश्वम्पजीवति। पतित्वं शेषित्वं विश्वीप-जीव्यत्वं धारकत्वेन नियमनं चार्थसिद्धम्। एतस्य वाऽत्तरस्य प्रशासने गाः र्गि सूर्याचन्द्रमसै। विधृतै। तिछत इत्यादिना नियमनेन धारकत्वश्रवणात्तः स्मा ऋषोत्त एव सामानाधिकरण्यस्यार्थः नारायणपरं ब्रह्मेत्यत्र नारायणाः त्परिमिति केचिदवैदिका विदुः तदयुक्तं महोशनिषदि नारायणः परं ब्रह्मेति पदविच्छेदेनाधीत्वात्, तत्त्वं नारायणः पर इत्यादिप्रकरणविरो-धाच्य सुपां सुनुगित्यादिना नुप्तविभक्तिकविदं पदं समस्तत्वेऽपि निषाद-स्यपतिन्यायेन प्रथमाविभक्ष्यर्थत्वमेव न्याय्यम्। लैङ्गे च-ग्रहमेव परं ब्रह्म परन्तत्त्वं पितामहः। ग्रहमेव परं ज्योतिः परमात्मा त्वहं विभुः॥ इति भगव-द्वचनाच्च प्रथमार्थः। स ब्रह्मा स शिव इति सामामानाधिकर एयस्थार्थमाह ब्रस्नेति, इन्द्रादीत्यादि-शब्देन परमध्वराहिति मुक्तसामानाधिकरण्यं विश्वमेवेदं पुरुष इति विश्वजगत्सामानाधिकरण्यं च विवतितम् । इन्द्र-सामानाधिकरण्यमुक्तसामानाधिकरण्यं विश्वजगत्सामानाधिकरण्यं च हि विभूतित्वक्रतं, तद्वदेव ब्रस्तशिवसामानाधिकरायं चेत्यर्थः परमस्वराडिति

मुक्तात्मोच्यते तत्र परम-शब्देन कैवल्यमोच्चयावृतिः। यद्वा जीवस्यावस्यामु सर्वास्त्रतः परं निरितशयावस्यान्तरं नास्तीति परम-शब्दार्थः ननु एतः दनुवाक्यजातं शम्भृशिवादिशब्दानुगुय्येन नेयं न त्वितरानुगुय्येन तेषां बेयत्विमित शङ्कायां वैषम्यमाह केवलेति, अनानुवाके क्रस्यचिद्यान्तरस्य विधानादर्शनादिदमनन्यपरमुपास्यविशेषेकिनिर्णयपरिमत्यर्थः। अन्यानित त्वन्यपराणीत्याह अस्मिचिति, यथा यस्य पर्णमयी जुहूरिति वाक्ये पर्णमयत्वेनोक्तस्य जुहू। जुहोतीति होमसाधनत्विधिस्त्रयाऽत्र सर्वस्मात्यरत्वेनोक्तस्य नारायणस्य ब्रस्न विदाम्नोतीत्यादिषु मुमुत्तूपास्यत्विधिरित्यर्थः। दहरं विपाद्यमित्यादिना पूर्व्वानुवाकोक्तस्यार्थस्य पद्मकाश्यतीकाः शमित्यत्र प्रतिपादितत्वादृहरोपासनपरिमित चेद् दहरविद्यायाः प्रकृताया उपास्यविशेषाकाङ्कायां न केवलमस्यामेवोपास्यो नारायणः अपित सर्वासु विद्यासु स एवोपास्य इति दहरविद्यापस्योत्न मर्वविद्योपास्यविशेषिन एवान क्रियत हति वाक्यप्रमाणावगतत्वात्सर्वविद्याशेषभूतम्।

सहस्रगीषं देविमत्यारम्य स ब्रह्मा स शिवस्तेन्द्रः साऽत्तरः परमः स्वराडिति सर्वशाखासु परतस्वप्रति-पादनपरानत्तर-शिव-शम्मु-परब्रह्म-परज्योतिः-परतत्त्व-परायण-परमात्मादि-सर्वशब्दान् तत्तद्गुण-योगेन नारायण एव प्रयुज्य तद्व्यतिरिक्तस्य समस्तस्य तदायत्ततां तद्वाप्यतां तदाधारतां तद्वियाम्यतां त-च्छेषतां तदात्मकतां च प्रतिपाद्य ब्रह्मशिवयारपी-न्द्रादिसमानाकारतया तद्विभूतित्वं च प्रतिपादितम् । इदं च वाक्यं केवलपरतत्त्वप्रतिपादनैकपरम् अन्यत् किञ्चिदप्यत्र न विधीयते ।

तत्र दहरविद्याया त्राप्युपास्योऽनेन निर्णोता भवतीति, तत्र पूर्व-प्रस्तुते दहरं विपाध्यमित्यादी वक्तव्यांशसद्भावात्तदत्रीक्तमिति नात्रोपा- सनिविधिपरत्वम् । एवं स्वपन्नसाधनत्वेन कारणवाक्यानि श्रीपुरूषसूक्तं नारायणानुवाकवाक्यं चादाहृतम् । त्रयं क्रमा भगवद्यामुनाचार्यानुरोधेन कृतः, तत्प्रणीते \*स्तोत्रे नावेत्वसे दत्यादिना कारणवाक्यानि विविद्यत्तान्तानि, वैदिकः क दत्यनेन श्रीपुरूषसूक्तं विविद्यतं, वैदिको – वेदाध्यायी – ददं पुरूषसूक्तं हि सर्ववेदेषु पद्यते दित वचनात्, न हि किश्चदिपि वैदिकः श्रीपुरूषसूक्तानध्यायीति वैदिक – शब्दाः भप्रायः, एवं – ब्रह्मा † शिवः शतमख दित नारायणानुवाकोषसंहारवाक्यस्मरणेन नारायणानुवाको विविद्यतः, नारायणीति संबुद्धा नारायणानुवाकं स्मारयन् कारणवाक्यानां श्रीपुरूष- सूक्तस्य च नारायणपरत्वं सूचयित, त्रतस्तदनुरोधेन त्रयं क्रम उक्तः । सत्र कठवल्ल्यादिश्रतये। उप्यनुसन्धेयाः, कठवल्ल्यां सर्वे वेदा यत्यदमामनन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्वदिन्त यदिच्छन्तोब्रह्मचयं चर्रान्त तत्ते पदं संग्रहेण प्रविद्योः इत्यास्थ्य से। उध्वनः पारमाग्रोति तिद्विष्णोः परमं पदिमिति ह्यक्तम्

श्रस्मिन्वाको प्रतिपादितस्य सर्वस्मात्परत्वेनाव-स्थितस्य ब्रह्मणा वाकान्तरेषु ब्रह्मविदाप्नोति परमित्यादिषूपासनादि विधीयते, श्रतः प्राणं मनसि सह करणेरित्यादिवाकां सर्वकारणे परमात्मनि करण-प्राणादि सर्वं विकारजातमुपसंहृत्य तमेव परमात्मानं सर्वस्येशानं ध्यायीतित परब्रह्मभूतनारायणस्यैव ध्यानं विद्धाति।

एवं सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीति सर्ववेदवेद्यवस्तुअयनापअमेण चनन्यपरं हि तत्प्रअरणम् । तथा मैत्रा∮यणीयापनिषदि च−एवं सवितु-बेरेण्यं भुवमचलममृतं विष्णुसंज्ञं सर्वाधारं धामेति भुबत्वाचलत्वादि-

<sup>\*</sup> त्रालुवन्दारस्तवे।

<sup>†</sup> ऋयर्मापः ऋालुवन्दारस्तवस्थः श्लोकः।

<sup>‡</sup> ब्रबीम्योम् इति पाः।

<sup>§</sup> मैत्रावस्णीयापनिषदीति पाः

विशिष्टतया वेदान्तोदितस्य वस्तुनो विष्णुसंज्ञत्वं विधीयते। ज्ञय पूर्वे पत्ते उदाहृतज्ञतीव्याचष्टे ज्ञत दत्यादिना, ज्ञतः कारणवाक्यैः श्रीपुरुष- सूत्तेन ज्ञनन्यार्थनारायणानुवाकादिभिश्च नारायणस्य परमकारणत्वेन प्रतिपन्नत्वाद् ब्रह्मशिवयोस्तत्स्रज्ञ्यत्व—तत्संहार्यत्वादिश्रवणाच्चेत्यर्थः । प्राणिमत्यादिश्रवेर्त्यं संग्रहेणाच सर्वेकारणेति, उपसंहृत्य परमात्मिनि विकारजातोषसंहारमनुसन्धायेत्यर्थः । सर्वस्येशानं ध्यायीतिति सर्वस्य वशीति पूरकवाक्यान्वयप्रदर्शनं, तदर्थमाच परित्त, ईशानत्वादिकं नारा- यणस्येव मुख्यमीतीशानादिशब्दास्तस्येव वाचका दत्याच पतिमिति, सर्वेश्वयं दत्यादिवाक्यस्यार्थमाच ज्ञत दित, विश्वाख्यं विश्वश्मभुविमिति नारायणवाचित्वेन शम्भु-शब्दस्य प्रयोगदर्शनाच्चम्भुः स्वयंभूदिच्य दत्यर्थान्तरिवषयत्वेन निघण्डदर्शनाच्चेति भावः । शम्भुराकाशमध्ये ध्येय दिति वाक्ये कारणत्वमिप विधेयं स्यादित्यज्ञाच—

पति विश्वस्थेति, न तस्येशे कश्चन, इति च तस्यैव सर्वस्येशानता प्रतिपादिता, श्रत एव सर्वेश्वर्यसम्पन्नः सर्वेश्वरः शम्भुराकाशमध्ये ध्येय इति

करचेति, कारणत्वानुवादेन ध्येयताविधिपरिमदं वाक्यं प्रतीयते करच ध्येयः कारणं तु ध्येय दित प्रश्नप्रतिवचनाभ्यां, न हि किं कारण-त्यत्र प्रश्नस्येदङ्कारणिर्मात प्रतिवचनं श्रूयते, तस्त्रात् कारणत्वानुवा-देन ध्येयत्वं विधीयत दित निश्चीयते, कारणत्वानुवाद्यः तत्प्रति-पादक्षवाक्यान्तरसापेत्तः श्रतस्तदानुगुण्येन श्रनुवादः कर्तव्य दित श्रनुवादरूपत्वात् कारणक्येत्र ध्येयत्विधिरित्यर्थः । श्रनुवादरूपत्वमस्तु तथाऽपि शिव एव कारणत्वेनानूद्यतामित्यत्राह तस्यैवेति, परमकारणता श्रम्भुषद्धवाच्यता चेति, श्रयमिप्रायः श्रनुवादरूपत्वेन वाक्यान्तरसापे-हत्वात् तद्विस्द्वार्थप्रतिपादनायोगात् नारायणस्यैव ध्येयत्विधिः । कार-णत्वं विधीवतां नाम तथाऽपि सद्वस्तात्मादिशब्दवद्धम्।-शब्दस्य सा-

<sup>\*</sup> नारायणस्यैवेति पार f

मान्यशब्दत्वावारायण एव पर्यवसानं न्याय्यमिति शिवादिशब्दानां नारायण-शब्दापेत्तया साधारणत्वाहृद्वीषूपनिषत्सु नारायणादिशब्दिनिर्देश्यात् तत्राप्येकैकत्र नारायण—शब्दाभ्यासाच्च तदानुगृण्येनार्था वर्णनीय इति चाचानुसन्धेयम् । तते। यदुत्तरतरिमत्यादिश्रुतेर्थमाह यदपीत्यादिना, तदिष प्रत्युक्तिमत्यन्वयः तते। यदुत्तरिमित वाक्यात्पूर्व्वे यस्मात्यरिमत्यादिवाक्यान्तरस्यार्थे वक्तुमन्वयमाह यस्मादपरिमिति, यस्मादिति पञ्चम्यन्तपदेन पर-शब्दस्यान्वये सति समनिषेधा-

नारायणस्यैव परमकारणस्य शम्भु-शब्दवाच्यस्य ध्यानं विधीयते, कश्च ध्येय इत्यारम्य कारणं तु ध्येय इति कार्यस्याध्येयतापूर्वककारणेकध्येयतापर-त्वाद्वाक्यस्य, तस्यैव नारायणस्य परमकारणता शम्भु-शब्दवाच्यता च परमकारणप्रतिपादनैकपरे नारायणानुवाक एव प्रतिपन्नेति तिद्वराध्यर्थान्तरपरिकल्पनं कारणस्यैव

न क्रतः स्यात्, ऋषर-शब्देन पञ्चम्यन्तपदस्यान्वये सित समाम्यधिकोः भयनिषेधः क्रतः स्यात्, तथा सित नान्यः पन्या इति पुरुषवेदनस्येव मोत्तोषायत्वप्रतिज्ञानस्य प्राक्षरिणकस्याप्यानुगुण्यं पञ्चम्यन्तपदस्यान्य-शब्देनान्वयश्च श्रुतिस्मृतिषु दृश्यत इति नेत्येतस्मादन्यत्परमः स्ति तस्मा द्वान्यव परं किञ्चनास एकः समस्तं यदिहास्ति किञ्चित् तदः च्युतो नास्ति परं ततोऽन्यदित्यादिषु न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते इति श्रुत्येकाण्यं च। यस्मात्परिमत्यन्वयेऽपि पुरुषादन्यस्य परत्वत्रादोऽनुपप्च एव । केश्चिदेवं व्याख्यातं परिमत्युत्कृष्टनिषेधः ऋपरम् इति समनिष्ध इति, तदयुक्तम् अन्यपर्याष्टस्यापर-शब्दस्य समवाचित्वा\*भावात् समान्वभक्ष्यन्तपदयोः स्वतःप्राप्तसामानाधिकरण्यभङ्गात् व्यधिकरण्यत्वपूच-क्षशब्दाद्यभावाच्च तस्माद्ययाक्त एवार्यः। यस्मावाणीयो न च्यायोऽ स्ति

<sup>\*</sup> समवाचित्वास्वारस्यादिति पाः।

कश्चिदित्येतद्वाचिछे त्रणीयस्त्विमिति, ज्यायस्त्विमिति, ज्यायस्त्वं धार-कत्वं नियन्तृत्वादिगुणैक्त्क्रष्टत्वमच च नियन्तृत्वेन ज्यायस्त्वं विविध्ततं प्रशासितारं सर्वेषामणीयांसमणीयसामित्यादिवचनानुसारात् यस्मात्यर-वापरीमत्यादिवाक्ये

ध्येयत्वेन श्विधवाको न युज्यते। यदिप तता यदुत्तरतरमित्यत्र पुरुषादन्यस्य परतरत्वं प्रतीयत इत्यभ्यधायि तदिप यस्मात्परं नापरमस्ति किञ्चिदा-स्माञ्चाणीया न ज्यायाऽस्ति किश्चित् यस्मादपरं यस्माद्वत्यत् किञ्चिदपि परं नास्ति केनापि प्रकारेण पुरुष्यतिरिक्तस्य परत्वं नास्तीत्यर्थः, अणीयस्त्वं मूक्मत्वं, ज्यायस्त्वं सर्वेश्वरत्वं सर्वव्यापित्वात् सर्वेश्वरत्वादस्य, एतद्वातिरिक्तस्य वा कस्याप्यणीयस्त्वं ज्यायस्त्वं च नास्तीत्यर्थः। यस्माञ्चाणीयो न ज्यायाऽस्ति किञ्चिति पुरुषादन्यस्य कस्यापि ज्यायस्त्वं निषिद्धमिति

पुरुषादन्यस्य परत्वनिषेधात् तिद्वसृद्धं तदन्यस्याधिकत्वप्रतिपादनपर्द्धं व्याहतिमित्यण्णः । यस्मात्परिमिति वाक्ये परत्वनिषेधे। वत्यमाण्यरव्यति-रिक्तिविषयः गोवनीवर्दन्यावादिति सङ्कायाम् अनन्ययासिद्धस्येव सङ्कोच-कत्वात् ततो यदुत्तरतरिमिति वाक्यस्य चान्यणासिद्धत्वाद् यस्मात्परिमिति वाक्ये पर-शब्दो न सङ्कोचियतव्य इति सिद्धान्तिने। मतमभिष्रेत्व अस्य वाक्यस्य अन्यणा निर्वाहः कथमित्याह कस्तर्होति, अस्यार्थे वक्तं प्रकरणं योजयित अस्येति, उक्तप्रकरणवाक्यानुगुण्येन ततो यदुत्तरतर्गमिति वाक्यस्यार्थमाइ यत इति, अर्ह्ण-कम्मेक्षतश्क्वतिसम्बन्धरिहतम्। अनामयं-तत्कृतसुखदुःखादिरिहतमित्यर्थः । तत इति पञ्चम्यन्त-पदं हेत्वर्थपरत्वेन योजितम् । अन्यथा दूषणमःह अन्ययिति,

<sup>\*</sup> ध्येयत्याविभिवाक्ये इति त्या ।

तस्मादन्यस्य परत्वं न युज्यते इति प्रत्युक्तं, कस्तर्ह्यस्य वाक्यस्यार्थः — अस्य प्रकरणस्यापक्रमे तमेवं विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यते अयनायेति पुरुषवेदनस्यामृतत्वे \* हेतुतां तद्व्यातिरिक्तस्यापयतां च प्रतिज्ञाय — यस्मात् परं नापरमस्ति किञ्चित्तेनेदं पूणे पुरुषेण सर्वमित्येतदन्तेन पुरुषस्य सर्वस्मात् परत्वं प्रतिपादितं, यतः पुरुषतत्त्वमेवोत्तरततं तता यदुत्तर-तरं पुरुषतत्त्वं तदेवारूपमनामयं ये एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति अथेतरे दुःखमेवापियन्तीति पुरुषवेदनस्या-मृतत्वहेतुत्वं तदितरस्य चापयत्वं प्रतिज्ञातं सहेतु-कमुपसंहृतम्, अन्ययोपक्रमगतप्रतिज्ञाभ्यां विरुध्यते पुरुषस्यवश्रद्धिगुणयोगेन शिव—शब्दाभिधेयत्वं शास्त्रतं शिवमच्युतमित्यादिना ज्ञातमेव पुरुष एव शिवशब्दा-भिधेय इत्यनन्तरमेव वदित—महान्

उपक्रमगतप्रतिज्ञाभ्यां पुरुषवेदनस्य मुक्तिहेतुत्व गतिज्ञया तदन्यस्यानु-पायत्वप्रतिज्ञया चेत्ययेः। हेत्व गेत्वाभावेऽपि न पुरुषादन्यत्वसिद्धः प्रथमा-दिनिर्देष्टस्य शाब्दप्राधान्यं वैयाकरणःयायसिद्धमिति पुरुषेण सर्वमिति सर्व-शब्दार्थस्य जगतः प्रथमानिर्देष्टत्वादव्यविहतत्वाच्च तब्द्धव्य तत्परामिशंत्वस्येव युक्तत्वात्तत इति पदेन तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वमिति प्रथमानिर्देष्टं जगद् यहीतम् इति जगत उत्तरः परः पुरुष एवाभिधीः यते इति केचिदाचार्याः, तच्चोपपचम् एवमुपक्रमगतप्रतिज्ञाऽनुरोधेन य-स्मात्परमित्यादिवाक्यक्रताधिकनिषेधानुरोधेन च तते। यदुत्तरतरमिति वाक्यं पुरुषस्येव परत्वपरमुक्तम् । सर्वाननिशरोग्रीव इत्यादिवाक्यावग-तस्य शिव-शब्दस्य ग्रथमाह पुरुषस्यैविति, ग्रादि-शब्देन सर्वः शर्वः शिवः

<sup>\*</sup> श्रमतत्वहेतुतामिति पा·।

स्यागुः, शिवं कम्मीस्त्वत्यादिश्योगो विवत्तितः, सर्वाननशिरोगीवत्वं च सहस्रशीषा पुरुष दत्यस्य प्रत्यभिज्ञापकं, भगवच्छव्दस्तु पुरुषज्ञापक दति त्रनुसन्धेयम् । उत्तरचापि पुरुषप्रतिपादनाच्छिव-शब्दः पुरुषपर इत्याह पुरुष इति, महान् प्रभुवै पुरुषः सत्त्वस्यैष प्रवर्त्तेक इत्यत्र एष-इति पदेन शिव-शब्दाभिहितः प्रत्यभिज्ञापितः, एवं कारणवाक्यबनादुपास्यविशेष-निर्णयपरनारायणानुवाकेन च नारायणस्यैष परत्वमुक्तम् । एवं देवतान्त-रस्यापि परत्वे न सत्र चासदिति कारणवाक्यं यः परः स महेश्वर इत्यु-पास्यविशेषणिनर्णयपरवाक्यं चास्तीत्यचाह उत्तेनैवेति, उत्तेनैव न्यायेन, कारणवाक्येनारायणस्येव परमकारणत्वप्रतिपादनादनन्यपरनारायणान्-बाकादिभिस्तस्यैव सर्वस्मात्यरत्विश्चयाद्गृह्मस्द्रादीनां तत्सृज्यत्व-संहार्यत्वश्रवणाच्चार्थान्तरेषु दृष्टप्रयोगाणां शिवमहेश्वरादिशब्दानां सा-धारणत्वात्तेषां नारायणपरत्वेन प्रयागदर्शनाद्वहीषूपनिषत्सु नारायणादि-शब्दिनिर्देशादेकैकनैवापनिषदि नारायणादिशब्दाभ्यासाच्च शित्रादिश-ब्दोऽपि मद्गस्मादिशब्दवत् नारायणपर्यवसायीत्यर्थः । तत्र यहेदादै। स्वर इत्यादिवाक्यस्य न केवलं प्रकरणान्तरवाक्येने।रायणपरत्वनिश्चयः त्रपि तु तस्यैव पृद्धीपरपर्यानीचनया च नारायणपरत्वं मम्यत इत्याह किञ्चेति, ग्रस्य वाक्यस्य पुरुषादन्यस्गेत्कर्षपरत्वं प्रथमानुवाकीक्तपुरुष-व्यतिरिक्तपरत्वनिषेधव्याहतिर्मित दर्शियतुं न तस्येशे इत्याद्युक्तं, यद्वेदा-दावित्यस्यार्थमाह वेदाद्यन्तेति, वेदस्य प्रणव उन्पादकत्वादादिस्तन्तय-स्यानत्वादन्तश्चेत्यभिप्रायेण वेदाद्यन्तरूपतयेत्युक्तम्, ग्रत एव वेदबीबभूतः प्रणवः । तस्य प्रकृतिनीनस्येति पदं व्याचछे प्रकृतिभूताकारवाच्यतयेति. प्रक्रितिजीनत्वं नाम प्रक्रितिभूताकारावस्यत्वम्।

प्रभुवै पुरुषः सत्त्वस्यैष प्रवर्तकः । इति, उक्तेनैव न्यायेन न सन्न चासच्छिव एव केवल इत्यादि सर्वं नेयं, किञ्च न तस्येशे कश्चनेति निरस्तसमाभ्यधिकस-म्भावनस्य पुरुषस्यार्थे।रणीयानित्यस्मिन्ननुवाके वेदा-

### द्मन्तरूपतया वेदबीजभूतप्रणवस्य प्रकृतिभूताकार-वाच्यतया महिश्वरत्वं प्रतिपाद्म दह्रपुग्डरीकम-ध्यस्याकाशान्तरवर्तितयोपास्यत्वमुक्तम् ।

यकारावस्यप्रणववाच्यत्वं नामाकारवाच्यत्वमेवेत्यर्थः । यकारेणीः च्यते विष्णुः सर्वेनोकेश्वरो हरिः । यकारो विष्णुकाचक इति युतिस्मृतिवचनादकारवाच्यस्य नारायणस्यैव महेश्वरत्वमुक्तमित्यर्थः । दहरेति यद्वेदाविति वाक्ये देवतान्तरस्य परत्वकयनात्तदेव दहरपुण्डरीकान्तरुपास्यमिति चेत् तचापि नारायणस्यैव महेश्वरत्वप्रतिपादनात्स एव दहरपुण्डरीकेऽप्युपास्य इत्यर्थः । त्रास्मिन् वाक्ये प्रणववेदयोरकारप्रणवयोश्च प्रकृतिविक्रतिभावः कथमवगतः त्रकारप्रसङ्गश्च कः, तद्वाच्यत्वपरः
शब्दः क इत्यपेवायामाह त्रयमर्थे इति, यद्वेदादौ स्वरः प्रोक्तो वेदान्ते च
प्रतिष्ठित इत्यनेनैव प्रकृतिविक्रतिभावः सिद्धः, प्रकृतिन्तीनस्थेत्यनेन त्रकारश्चावगतः, यः पर इति पर—शब्देन वाच्यत्वं चावगतम्, इदं परस्तात् पर
दत्यादिषु पर—शब्दस्य वाच्यत्वार्थत्वादित्यर्थः । तद्यंकारस्य पर इति
वक्तव्यंप्रकृतिनीनस्थेति वचनव्यक्तेः कोऽभिष्रायः । त्रक्रकारस्य पर इति
वक्तव्यं प्रकृतिनीनस्थेति वचनव्यक्तेः कोऽभिष्रायः । त्रकारवाच्यस्यैव महेश्वरत्वे कथं नारायणस्य परत्विसिद्धिरित्यचाह सर्ववाचक्रेति,

श्रयमर्थः सर्वस्य वेदजातस्य प्रकृतिः प्रणवः उक्तः, प्रणवस्य च प्रकृतिरकारः, प्रणविवकारो वेदः स्वप्रकृतिभूते प्रणवे लीनः, प्रणवे।ऽप्यकारविकारभूतः स्वप्रकृतावकारे लीनस्तस्य प्रणवप्रकृतिभूतस्याका-रस्य बः परा वाच्यः स एव महिश्वर इति सर्ववाच-कजातप्रकृतिभूताकारवाच्यः सर्ववाच्यजातप्रकृतिभू-तनारायणायः स महिश्वर इत्यर्थः।

वाच्यजातप्रक्रतिभूतो वाचकजातप्रकृतिभूतेन वाच्य इति ज्ञापनं

प्रक्षतिलीनस्येति वचनव्यक्तेः प्रयोजनं वाव्यजातप्रक्षतिभूतस्य नारायणत्वं वाक्यान्तरावगतिमिति भावः । भगवता नारायणस्य वाव्यजातप्रक्षतित्वे च भगवद्वचनमाह यथोक्तमिति, अवराग्यामकाराऽस्मीत्यनेन वाव्यवाचकभावसम्बन्धश्च लब्धः । नारायणस्य अकारवाव्यत्वे श्रुतिमाह च इति ब्रह्मेति, अकारस्य वावकजातप्रकृतित्वेऽपि श्रुतिमाह अकारो वे इति, वावकजातस्य अकारप्रकृतित्वं मिति ज्ञायत इत्यर्थः । ब्रह्मणा वाव्यजातप्रकृतित्वं श्रुतिसिद्धमित्याह वाव्यति, उक्तं निगमयित अत इति, एवं महेश्वर-शब्दस्य साधारणत्वानत्त्रकरणपयालोचनया च नारायणपरस्वमुक्तं नारायणस्येव तत्तव्कः व्यवस्य परत्वमुक्तरानुवाके कर्रेतित्वादिष्वन्येष्विति, विश्वाधिको स्द्रो महर्षिः प्रजापतिः प्रजा अस्वतित्यादिष्वन्येष्वित वाक्येषु श्रिवादेः कारणत्वमाशङ्काह अनेनेति, विश्वाधिको स्द्र इत्यादिवाक्यान्यित्र अन्यपरत्वादुक्तार्थानुगुणन्वेन वर्णनीयानीत्यर्थः । केनापि शब्देन प्रतीयमानं तदेवास्तु ततः किमित्यज्ञाह तदेतिर्दित,

यथाक्तं भगवता-श्रहं कृत्सस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा। मक्तः परतरं नान्यित्किञ्चिदस्ति धनञ्जय! अवराणामकाराऽस्मि इति, श्र इति ब्रह्मेति च श्रुतेः, श्रकारो वै सर्वा वागिति च वाचकजातस्याकारप्रकृतित्वं, वाच्यजातस्य ब्रह्मप्रकृतित्वं सुस्पष्टम्। श्रता ब्रह्मणोऽकारवाच्यताप्रतिपादनादकारवाच्यो नारायणा एव महेश्वर इति सिद्धं, तस्यैव सहस्रशीर्षं देव-मिति केवलपरतत्त्वविशेषप्रतिपादन्परेण नारायणा-नुवाकेन सर्वस्मात्परत्वं प्रपञ्चितम्, श्रनेनानन्यपरेण प्रतिपादितमेव परतत्त्वमन्यपरेषु सर्ववाकेषु

दन्द्रादितुल्यतयेति ग्रादि-शब्देन विश्वमुक्तात्मविवताऽस्ति। प्रसिद्धग्रह्मशिवयोः परत्वाभावे दृष्टान्तमाह क्वचिदिति, विश्वाधिको रुद्र
दत्यस्यायमर्थः-ग्रन्न स नो देवः शुभया स्मृत्या संयुनक्तु इति स्वाभिमतप्रार्थनातात्पर्याद्विरण्यगभे प्रति कारणत्वमनूद्यते एव ग्रन्वादस्य च
वाक्यान्तरसापेत्तस्य तदानुगुण्येन वर्णनीयत्वात्केनिचद्गुण्योगेन रुद्र-शब्दो
नारायणपरः चतुर्मृष्वकारणत्वं च तस्यैवेति स्पष्टं पश्यत, । ग्रपश्यत्स्वस्मान्नायमानम् इत्यध्याहारः। एवं वा योजना रुद्र-शब्दः प्रसिद्धरुद्रपर
एव स च महर्षिः जिकालज्ञानवत्तया सर्वेत्त्वव्यद्यः प्रसिद्धरुद्रपर
एव स च महर्षिः जिकालज्ञानवत्तया सर्वेत्त्वव्यद्यः, ई ख्वराज्
हिरण्यगर्भमिष कानन्रयज्ञानवत्तया ज्ञायमानावस्यमपश्यत् । य एवमपश्यत्स शुभया स्मृत्या भगवत्स्मरणेन मां संयुनित्वत्यर्थः, ई ख्वराज्
ज्ञानमन्विच्छेत्, उपास्योऽहं सदा विष्राः, उपायोऽस्मि हरेः स्मृतौः,। शङ्करस्य तु यो भक्तः सप्तजन्मान्तरं नरः। तस्यैव तु प्रसादेन विष्णुभक्तः
स ज्ञायते॥ इत्यादिभीरुद्रस्य भगवज्ज्ञानप्रदत्वप्रतिपादनात्॥

केनापि शब्देन प्रतीयमानं तदेवेत्यवगम्यत इति शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशा वामदेवदिति सूत्रकारेण निर्णी-तं, तदेतत्परं ब्रह्म क्वचिद् ब्रह्मशिवादिशब्दादवगत-मिति केवलब्रह्म-शिवयोनं परतत्त्वत्वप्रसङ्गः। अ-स्मिन्नन्यपरेऽनुवाके तथारिन्द्रादितुल्यतया तद्विभू-तित्वप्रतिपादनात्, क्वचिदाकाशप्राणादिशब्देन परं ब्रह्माभिहितमिति भूताकाशप्राणादेयेया न परत्वम्। पत्पुक्तिदमाशिक्वतम् अय यदिदमस्मिन्ब्रह्मपुरे दह्नरं पुण्डरीकं वेशम दह्नराऽस्मिन्नन्तर-

हिरएयगर्भेकारणत्ववादिनः प्रष्टव्याः किमग्डान्तवेतिस्रिष्टः प्रजा-प्रतिः प्रजा ग्रस्जनेत्युच्यते उत प्रमकारणत्वपुच्यत इति प्रथम-कल्पोऽभ्यूपेतः, द्वितीयस्तु प्रजापत्यादिशब्दीनां साधारणत्वादन्यत्र च चतुर्मुखादेः स्रज्यत्वादिश्रवणाच्य बहुकारणवाक्याविरोधेन नेय इति प्रत्युक्त इति । श्रय व्योमातीतवादं हृदि निधाय तं समूलमुन्मूलियतुं तत्परिपाटीसुपन्यस्पति यत्पुनरिति, श्राकाशान्तर्विर्तनः कस्यचिदन्वेष्ट-व्यता स्यात् ततः किमित्यन्नाह श्रस्येति, एतत्प्रतिविपति श्रनधीतेति, श्रनधीतवेदानाम् श्रदृष्ट\*शास्त्रविदािशदं चाद्यमिति दहरिवद्यायाः पूर्व्वापरवाक्यमप्यनधीतं, वाक्यकारग्रन्थादयश्चादृष्टास्त्रैरिति भावः । कष्यमित्यनाह यत इति, कष्यं श्रुतिरेव परिहरतीत्यनाह दहरेाऽस्मि-चिति, श्रस्थाकाश-शब्दवाद्यस्येति,

आकाशस्तस्मिन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यं तद्वाव विजिन्तासितव्यमिति, अत्राकाश—शब्देन जगदुपादानकारणं प्रतिपादा तदन्तर्वर्त्तिनः कस्यचित्तस्वविशेषस्यान्वेष्टव्यता प्रतिषादाते। अस्याकाशस्य नामरूपयोर्निर्वाह-कत्वश्रवणात्पुरूषसूक्ते पुरूषस्य नामरूपयोः कर्तृत्वद्रश्रीनाञ्चाकाशपर्यायभूतात्पुरूषादन्यस्यान्वेष्टव्यतयोः पास्यत्वं प्रतीयत इति, अनधीतवेदानामदृष्टशास्त्र-विदामिदं चोदां यतस्तत्र श्रुतिरेवास्य परिहारमाह, बाक्यकारश्च दहराऽस्मिन्नन्तरराकाशः किं तत्र विदाते यदन्वेष्टव्यं यद्वाव विजिन्नासितव्यमिति चोदिते यावान्वाऽयमाकाशस्तावानेषाऽन्तर्हृदय आनकाश इत्यादिना

वत्यमाणगुणजातमाकाशान्तर्वितिस्वतन्त्रवस्त्वन्तर्गतिमिति शङ्काशम-नाय यावान् वाऽयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय ग्राकाश इति वाक्यस्था-काश-शब्देन पूर्वोक्त ग्राकाश-शब्दः स्मारितः स्पष्टम् । ननु किं तत्र

<sup>\*</sup> शास्त्रविदे। पि येर्न दृष्टी स्तेषां शास्त्राध्ययनकथा तु दूरिनरस्तेति भावः।

विद्यत इति चोद्यानन्तरमुभे ग्राम्मन् द्यावाष्ट्रियवी ग्रन्तरेव समाहिते इत्यादिना इत्यादिना द्यावाष्ट्रियवीविद्युवत्तवादीनामाकाश्रवितित्वं मतीयत इति न गुणजातस्य प्रतीतिरिति शङ्कायामाह एतदुक्तं भवतीति, उक्तद्युष्टिय्यादीनां स्रष्टृत्वधारकत्वादिगुणगणाऽपहतपाप्रत्वादिगुणगणाऽपहतपाप्रत्वादिगुणगणाऽपहतपाप्रत्वादिगुणगणाऽपहतपाप्रत्वादिगुणगणाऽपहतपाप्रत्वादिगुणगणाव्य विविवित इत्यर्थः । कथं वाक्यकारेण परिहृतिमत्यवाह तथा चेति, काम्यस्पृहास्मराः कामा इति निघग्टः । गुणिव्यतिरेकेण कथं गुणानामुणस्यत्विमित शङ्कायामाह एतदुक्तमिति, उभयमप्यन्वेष्ट्यं तच्छ- च्वनिर्देष्टस्यैवान्वेष्टव्यत्वावेभयमिति चेव तच्छव्य उभयपरा नेयः । यच्छव्यनिर्देष्ट गुणाष्टकमेवेति तच्छव्योगुणमावपर इति चेव

श्रस्याकाश—शब्दवाच्यस्य परमपुरुषस्यानविधकमहत्त्वं सकलजगत्कारणतया सकलजगदाधारत्वं च
प्रतिपाद्य—तिस्मिन्कामास्समाहिता इति श्रपहतपाप्मत्वादि सत्यकाम—शब्देन सत्यसङ्कल्पत्वपर्यन्तगुणाष्टकं
निहितमिति परमपुरुषवतपरमपुरुषगुणाष्टकस्यापि
पृथग् विजिज्ञासितव्यत्वप्रतिपिपादियषया तिस्मन्
यदन्तस्तदन्वेष्टव्यमित्युक्तमिति श्रुत्येव सर्वं परिहृतम्, एतदुक्तं भवति किं तदत्र विद्यते यदन्वेष्टव्यमित्यस्य चोद्यस्यास्मिन्सर्वस्य जगतः स्रष्टृक्वमाधारत्वम्

तच्छच्य एवोभयपरः । ननु यः त्राकाशः यद्गुणजातिमिति पुँ निङ्गनपुंसकि ङ्गिष्णयच्छच्यद्वयं स्यात्तदत्र नास्तीति चेत् त्यदादीनि सर्वैनित्यमिति त्यदादीनामेकशेषत्विविधानात्तदन्वतम-यच्छच्दस्यैकशेषत्वमवगस्यते, नपुंसकमनपुंसककेनैकवच्चान्यतरस्यामिति सूत्रेण नपुंसकानपुंसकसिविपाते नपुंसकस्यैकशेषत्वमेक्षवद्वावश्च विधीयत इति ग्रा योगदिति पुँ ल्लिङ्गनपुंसकरूपयच्छच्दद्वये।पनिपाते यदिति नपुंसकस्यैकस्यैक

शेष्यमेकवद्भावश्चेति निश्चीयते, तस्माद्यच्छन्देनोभयं विवित्तिमिति निषित्तजगदुदयेत्यादिविशेषणमाकाशे ह वै नामरूपयोर्निर्वहितेति श्रुत्युक्तस्मारणम्। ननूभयस्यान्वेष्टव्यत्वे प्रामाणिके सित हि यच्छन्द्रस्यैव निवाहः कार्य इत्यज्ञाह यथाऽऽहेति, छान्देश्ये श्राक्षाश—शब्दस्य परमात्मपत्वमाश्रित्य हि सर्वज्ञाकाश—शब्दानां परमात्मपरत्वमापाद्य तदन्तर्वितनः स्वतन्त्रवस्त्वन्तरत्वं व्योमातीतवादिभिष्ट्यते अत्र छान्देश्यश्रुः तिनिर्वाहात्तेषां मूलघातः क्षत इत्यभिप्रायेणैतावता विरितः, यज्ञाकाश-शब्दिस्य परमात्मपरत्वमाश्रीयते।

नियन्त्रत्वं शेषित्वमपहतपाप्मत्वादया गुणाश्च विदान्त इति परिहार इति, तथा च वाक्यकारवचनं— तस्मिन् यदन्तरिति कामव्यपदेश इति, काम्यन्त इति कामाः अपहतपाप्मत्वादया गुणा इत्यर्थः । एतदुक्तं भवति—

यत्यत्र तु प्रसिद्धिपाचुर्यात्स्वतः प्राप्त एवार्यः स्वीक्टत इत्यर्थः, यनेन स
प्रापि दहरं गगनं विशेषिकस्तिस्मन् यदन्तस्तदुपासितव्यमित्यत्र विशेषिकश्चः

द्धेन विशेषो विजिद्यत्से। पिपिपास इत्यादिसमानप्रकरणोक्तगुणस्मरणा
त्तदन्तर्वितेनो गुणजातस्यान्वे द्वव्यत्वं प्रसिद्धं तस्याकाश—शब्दिनिर्दृष्टस्या
कारवाच्यत्वावारायणस्य महेश्वरत्वमुक्तं यद्वेदादाविति यत्र त्वाकाश-श
द्धिनिर्देष्टस्य परमात्मासाधारणगुणाश्रवणं तत्राकाश-शब्दस्य प्रसिद्धार्थ
परत्वाक्तदन्तर्वितेनो नारायणत्वं स्याद्विति च स्थितम् । यथ ब्रस्मिवणु
रद्देन्द्रास्ते सर्वे संप्रमूयन्ते इति विष्णोः कार्यत्वश्रवणात् परत्ववैकत्त्यशङ्कां

व्यवस्थित यः पुनरिति, कारणस्य ध्येयताप्रतिपादनपरे वाक्य इति करच

ध्येय इति कारणं तु ध्येय इति कारणत्वानुवादेन ध्येयताविध्यन्यपरत्वा
द्वाक्यान्तरसापेत्वा प्रनुवादः तदानुगुण्येन स्यादित्यनन्यपरवाक्योक्तं नाराय
श्वस्थेव परत्वं स्थितं, तस्य स्विक्तया लेकरवणार्थमवतार इति

यदेतदृहराकाश्रपदवाच्यं निखिलजगदुदयविभव-लयलीलं परं ब्रह्म तस्मिन् यदन्तर्निहितमनवधिका-तिश्रयमपहतपाप्मत्वादिगुणाष्ट्रकं तदुभयमप्यन्वेष्ट्रघ्यं विजिज्ञासितव्यमिति, यथाऽऽह्-श्रथ य इहात्मानम-न्विदा व्रजन्त्येतां रच सत्यान्कामाँ स्तेषां सर्वेषु लोकेषु कामचारा भवतीति, यः पुनः कारणस्यैव ध्येयताप्र-तिपादनपरे वाको विष्णोारनन्यपरवाकाप्रतिपादितप-रतत्त्वभूतस्य कार्यमध्ये निवेशः स स्वकार्यभूततत्त्वसं-खापूरणं कुर्वतः स्वलीलया जगदुपकाराय स्वेच्छा-वतार इत्यवगन्तव्यः, यथा लीलया देवसंख्यापूरगां कुर्वत उपेन्द्रत्वं परस्यैव, यथा च सूर्यवंशाद्भवराजसं-ख्वापूरणं कुर्वतः परस्यैव ब्रह्मणा दाशरिषक्पेण स्वेच्छावतारः, यथा च सामवंशसंख्यापूरणं कुर्वता भग-वते। भूभारणावतारणाय स्वेच्छया वसुदेवगृहे अव-तारः, सृष्टिप्रलबप्रकरगोषु नारायण एव परमकारणत-या प्रतिपाद्मत इति पूर्वमेवोक्तम्। यत्पुनरघर्वशिरसि

श्रुतिस्मृतिषूक्तः, तत्र बहूनि मे व्यतीतानि जन्मानि तव चार्जनेति वचनादुत्पत्तिसद्भावा बह्मस्द्रादेभंगवतश्चाभ्युपगम्यते, तत्र भगवज्जन्मने। हेतुः प्रयोजनं विज्ञचाणं प्रमाणान्तरेण प्रतिपचिमृति तदिवरोधेनाचापि प्रति-पाद्ममानं भगवता जन्म विज्ञचाणहेतुमिद्वलज्ञणप्रयोजनवच्चाभ्युपगम्यमन्येषां जन्मना हेतुफले कर्ममे – तत्फलानुभवा, तस्माद्रामादिवदवतार इत्यर्थः चिद्मृतिसंख्यान्तभावमात्रं न साम्ये प्रयोजकिमत्यभिप्रायेण संस्थापूरणं क्वेत इति मुहुस्तं, स्वनीलया जगदुपकारायेति हेतुप्रयोजनवैज्ञचाय्यमुक्तं, व तु कर्म्मणा तत्फलानुभवायेत्यर्थः, जगतामुपकाराय न सा कर्म्मनिमित्तः जेति वचनात्। मनुष्णादिषु द्यवतारः कयं देवेष्विति शङ्काव्यावृत्त्यर्थमाद्य यथा लीलयेति, तर्त्ति देवेष्ववतारद्वयं कयमित्यज्ञाह यथा चेति, स्वक्षमा-नगणनागण्यत्वरूपोत्कषं परेषां ददातीत्यभिप्रायेण सामवंशसङ्खापूरणं राजसङ्खापूरणमित्युक्तं, तद्वत् जिमूर्त्यन्तर्भावे। न तत्साम्यायेत्यभिप्रायः। परत्वे प्रामाणिके सति द्येवं निर्वाह दत्यज्ञाह सृष्टीति,

## रुद्रेण स्वसर्वैश्वयं प्रपञ्चितं तत्सोऽन्तरादन्तरं प्राविशदिति

त्रायाऽ यर्वशिरोनिवेहित यत्पुकारिति, देवा ह वै स्वर्गे लोकमवगमन् तं देवा रूरमएच्छन् काभवानिति साऽबवीत् ऋहमेकः प्रथममासं वर्तामि च भविष्यामि च नान्यः कश्चिन्मत्ती व्यतिरिक्त इति से। न्तरादन्तरं प्रा-विश्वविश्वश्वान्तरं प्राविशत्से। उदं नित्यानित्योब्रह्मादं ब्रह्मेत्यादि से। उन्त-रादन्तरं प्राविशत् इत्यतः पूर्वं सी उन्नवीदिति प्रक्रम्य रुद्रवचः ग्रस्य वाक्य-स्यापर्यपि सा ऽ हमित्यादिकं रहवचः, अता मध्येऽपि रहवाक्यं न समा श्रीमत्य-भिषायेग प्रपञ्चितमित्युक्तम्, ग्रज्जेटं विश्वायंते साऽन्तरादन्तरन्त्राविशत् दि-शश्चान्तरं सम्माविशदिति इतीदं निंस्ट्रवाक्यम् उत क्रेवनं श्रुतिवाक्यंपूर्विमः तिकरणेन स्ट्रब्यसः समाप्तत्वादिदं श्रुतिवाक्यमिति चेत् न, साऽहमित्या-देरपर्यपिरुद्रवाक्यस्यदर्शनादिदमपिरुद्रवाक्यमेवना चेत्साऽब्रवीदित्युत्तरच चधाहार:स्यात्, न स दोष इति करणावैयर्थ्यादर्थवत्त्वादिति चेत्नन हीति-वारणस्य समाप्तिरेवार्थः ऋषि तु हेतुः प्रकारोऽप्यर्थः-इति-र्हेतुपकरणप्रका-रादिसमाप्तिष्विति निष्वयुदर्शनात्,तस्मात्पदान्तरानध्याहारेगैवनिर्वाहे-सम्भत्यध्याहारसापेलार्थस्त्रीकारोऽनुपपनः, तस्मादयमर्थः स्ट्रेण के। भवा-निति पृष्टेन प्रथममहमेकः प्रथममासं वर्तामीत्यादिना स्वस्य सर्वात्मकत्वेः उत्ते परमात्मने। हि सर्वात्मकत्वं कयं सङ्घटत इत्यपेद्वायामित्यमिति प्रका-रार्चे। प्रयमिति - शब्दः से। दन्तरादन्तरमिति बद्यमाणप्रकारेणेत्यर्थः । यहा ग्रजेतिईता साऽन्तरादन्तरम्प्राविशत् दिशश्चान्तरं सन्प्राविशत् इति पर-

मातमाऽनुप्रवेशात सर्वात्मकत्विमत्यर्थः, इति-शब्दस्य हेतुपरत्वमिभिष्रत्य फरमात्मप्रवेशादित्युक्तं, यद्यपीति-शब्दस्य समाप्तिरेवार्थः । ग्रर्थान्तरं न स्यात् तथाऽपि धर्मिकल्पनाता वरं धर्म्मकल्पनेति न्यायात् प्रयुक्तस्येति – शब्दस्य रुद्रवाक्यावसानेऽन्वयन्न\*ल्पनं न्याय्यं न त्वप्रयुक्तपदान्तराध्याहार इति, तस्माद्रुद्रवाक्यमेवेदं स इति परमात्मोच्यते बुद्धिस्यत्वात्परमात्मनः, साउन्तरादन्तरं शरीरादन्तरस्य प्राणादेरव्यन्तरं जीवन्त्राविशत् दिशस्वा-न्तरं दिक्शब्देन समस्तजगद्वतिवस्तुजातं लद्यते, सर्वेपदार्थानामन्तरं जीवात्मकवर्गे प्राविशत्सर्वसामानाधिकरण्यस्य वस्यमाण्यत्वात्, तदुपपत्तये स्वस्य सर्वजीवानां च परमात्मानुष्रवेश उक्तः । एवं स्ट्रवाक्यत्वमेव युक्तम्। यद्वा श्रुतिवाक्ययस्तु तदाऽयमर्थः-सः-स्द्रः-ग्रन्तरादन्तरं जीवादन्तरं परमात्मानं प्राविशद् बुद्धाऽगाहत, त्रनुप्रवेश-शब्दस्प्रसम्यग्बोधनार्थत्वं नाकिसद्वं तथा चाणक्यप्रयागस्य-यस्य यस्य हि या भावस्तेन तेन तेन हि तं नरम् । अनुप्रविश्य मेधावी विप्रमात्मवशं नयेत् ॥ इति, स रुद्रः स्वान्तर्यामिणं सर्वेपदार्थान्तर्यामिणं च परमात्मानं तच्छरीरकं बुद्धा ऽनुसं-हितवानित्यर्थः। एवं निर्वाहकद्वयमभिष्रेत्य परमात्मप्रवेशादित्युक्तं, परमा-त्मनः प्रवेशादिति षष्ठीसमासः परमात्मकतृकप्रवेशात्परमात्मकर्मकप्र-वेशाच्चेति भावः । श्रुत्यैवेति प्रतर्देनविद्यादिष्विव न केवलन्यायेन परमा-त्माऽत्प्रवेशः कल्प्यते ऋषि तु कण्ठोक्त इत्पर्यः । ऋष्पार्यस्य सूचकारी-क्तिन्दर्शयति शास्त्रेति, परमात्माऽनुप्रवेशकगठोक्तिरहितेषु प्रतर्दनविद्या-दिष्वपीन्द्रादीनां परमात्मात्मकत्वे सिद्गे परमात्मानुप्रवेशक्रणठोक्तिमत्स्व-थर्वशिर:प्रभृतिषु कैमुत्यरी‡त्या परमात्मानुप्रवेश: सिद्धातीत्यभिप्रायेण भूजकारः प्रतदेनविद्याविषयसूत्रं प्रणीतवानित्यभिपायः । सर्वसामाना-घिकरण्यस्य परमात्मानुप्रवेशक्षतत्ववैशद्याय उपवृंहणं दर्शयति-

#### परमात्मप्रवेशादुक्तमिति श्रुत्यैव व्यक्तं, शास्तदृष्ट्या तूपदेशा वामदेववदिति-

<sup>\*</sup> क्ल्पनिमिति पा ।

<sup>†</sup> तेन तेन तदन्तरिमति पा ।

t कैमुत्यनीत्येति पा·।

यथीक्तमिति, उदाहृतश्लों हेत्वंशं तेन सर्वसामानाधिकरत्यसिद्धं च दश्यंति अनेति, ग्रत ददम्, दत्यादि, ददम्-ग्रहं-यहणीपासनं वाक्र्यकारेणीच्यते इत्यन्वयः। चेतनानां नित्यत्वात् सर्वस्य तिवस्यित्तिनीपपद्मत दत्यनाह कार्यावस्य इति, विशिष्टाद्विशिष्टस्योत्पत्तिः सा च चिद्रचित्स्वरूपिनत्यत्वेऽप्यवस्याभेदेन उपपद्मते दत्यर्थः। सूत्रं दर्शयति ग्रात्मिति, सामान्येन सर्वनीवानां परमात्मात्मकत्वे सिद्धेऽपि ब्रह्मशिवयोः परमात्मात्मकत्वे विशेषते। दर्शयतुमाह महाभारते चेति, तव ममित्युक्ते ब्रह्मशिवयोरप्रतिपत्तिः स्यादिति तत्मितपत्त्ययं ब्रह्मश्र्मवाद दत्युक्तं, तद्भाचन्छे स्ट्रस्येति, नारायणस्यात्मान्तरव्यावृत्त्यर्थः परमेश्वर-शब्दः। स्ट्रस्येव नारायणात्मकत्वे वचनमाह तथेति, वचनान्तरमाह तन्नेवेति, ग्राच भगवदात्मकत्वं कयं प्रतीतमित्यन्नाह श्रन्तरात्मतयेति, केचिदवै-दिका भगवत उपादानत्वं स्ट्रस्य निमित्तत्वं च वदन्ति-उपादानं तु भगवान् निमित्तं तु महेश्वरः॥ दित तिवराकरोति-

सूत्रकारेणैवमादीनामर्थः प्रतिपादितः—यथाक्तं प्रद्वादेनापि—सर्वगत्वादनन्तस्य स एवाहमविस्थतः, मक्तः सर्वमहं सर्वं मिय सर्वं सनातने इत्यादि, अत्र सर्वगत्वादनन्तस्यित हेतुकक्तः, स्वश्ररीरभूतस्य सर्वस्य चिद्वचिद्वस्तुन आत्मत्वेन सर्वगतः परमात्मेति सर्वे शब्दाः सर्वश्ररीरं परमात्मानमेवाभिद्धतीत्युक्तम्, अतोऽह्वमिति—शब्दः स्वात्मप्रकार्। प्रकारिणं परमात्मानमेवाचष्टे, अत इदमुच्यते आत्मत्येव तु गृह्वीयात्मानमेवाचष्टे, अत इदमुच्यते आत्मत्येव तु गृह्वीयात्मवस्य तिव्वप्यत्तेरित्यादिना उहं—ग्रह्योपासनं वाव्यकारेण कार्यावस्थः कारणावस्थश्च स्थूलसूक्मिच्विद्वस्तुश्ररीरः परमात्मेविति सर्वस्य तिव्वपत्ते-रित्युक्तम्, आत्मेति तूपगच्छिन्त ग्राह्यिन्त चेति

<sup>†</sup> स्वात्मप्रकारियामिति पा॰

निमित्तापादानयारिति, सूत्रश्रुतिविरोधाभ्यां वेदवाद्यस्वमुपपादयित जन्मादीति, सदेवेत्युपादानत्वम्, त्राद्वितीयं तदैचतित्यादिना तस्यैव निमित्तत्वं ब्रस्म स वृत्त त्रासीदिति उपादानता ब्रस्माध्यतिष्ठदिति तस्यैव निमित्तत्वं, सर्वे निमेषा इति कालविशिष्टस्य निमेषादीन् प्रत्युपादानत्वं न तस्येशे इति निमित्तत्वं, नेह नास्तीत्युपादानत्वम्

सूत्रकारेण च महाभारते च ब्रह्मस्द्रसंवादे ब्रह्मा सद्दं प्रत्याह्न-तवान्तरात्मा मम च ये चान्ये देहिसंज्ञिताः। इति सद्रस्य ब्रह्मणश्चान्येषां च देहिनां च परमेश्वरा नारायणाऽन्तरात्मतयाऽवस्थित इति, तथा तत्रैव-विष्णुरात्मा भगवता भवस्यामिततेजसः। तस्माद्धनुर्ज्यासंस्पर्शं स विषेहे महेश्वरः। इति,

सर्वस्य ब्रह्मकार्यत्वेन ग्रब्रह्मात्मकत्विनिषधात् सर्वस्य वशीति निमिन्तत्वं, पुरुष एवे दं सर्वमिति निमिन्तत्वमुपादानत्वं च उतामृतत्वस्येशान इति तस्येव मुक्तिदत्वं, नान्य इति व्यतिरिक्तोपायनिषधः। नारायणस्येव परमकारणत्वे उपग्रंहणवचनानि दर्शयति इतिहासेति, तत्र रजस्तमामू-लत्वात् श्रुतिबिरोधाच्य कारणदोषबाधकप्रत्ययवतः प्रबन्धान् विहाय साक्त्विकेषु प्रबन्धेकु सर्वतीकाविगानपरिष्हीते महाभारते वचनानि दर्शयति यथेति, श्रीविष्णुपराणे नारायणस्येव परमकारणत्वपराणि उपग्रंहण-वचनानि वद्यंस्तदाद्तिं दर्शयति प्राच्येति, क्वचित्परिषह्यावृत्त्यर्थं

तत्रैव-एता द्वी विबुधन्नेष्ठा प्रसादक्रोधजा स्मृता। तदादिर्श्वतपन्थाना सृष्टिसंहारकारका ॥ इति अन्त-रात्मतयाऽविस्थितनारायणश्दिश्वतपन्थाना ब्रह्मसद्रौ

<sup>\*</sup> दिश्चितप्रधाविति द्राविडपुस्तकपाठी युक्तः ऋक्पूरब्धूःपथामानचे इति पाणिनीयानुशासनेन सामासिके प्रत्यये दिश्चितपन्यानावित्यसायुक्तत्वात्, वैष्णवपुरा- गण्याठस्त्वार्षं इति न स नौकिकप्रयोगसाधुभावायानीमिति तज्ज्ञा एव विदाङ्कर्वन्तु ।

मृष्टिसंहारकार्यकरावित्यर्थः, निमित्तीपादानयास्तु भेदं वदन्ती वेदबाह्या एव स्युः, जन्माद्यस्य यतः, प्रकृ-तिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्ताऽनुपरोधादित्यादिवेदवित्य-ग्गीतसूत्रविरोधात्, सदेव साम्येदमग्र आसीदेकमेवा-द्वितीयं ब्रह्म स ऐज्ञत बहु स्यां प्रजायेयेति ब्रह्म वनं ब्रह्म स वृज्ञ आसीद्यता द्यावापृथिवी निष्टृतजुः ब्रह्मा-ध्यतिष्ठद्ववनानि

प्राच्यादियहणं, कतिपयणियहव्यावृत्त्यर्थः सर्व-शब्दः, अनुष्ठाने तत्त्विस्थिता च प्रमाणतया परिग्रहीतिमित्याह सर्वधम्मेसर्वतत्त्वव्यवस्था-यामिति, श्रुतवेदान्तस्य अनधीतशाखार्थेबुभृत्सया प्रश्न इत्याह जन्मा-दीति, अस्यानन्यपरताद्योतनार्थमाह जन्मादिकारणं किमिति, प्रश्नपूर्वकिमिति अयमभिन्नायः-सामान्यविषयप्रश्नस्य विशेषविषयोत्तरमुखेन प्रवृत्तत्वं च प्रामाण्यहेतुः अनन्यपरत्वं हि तद् विशेषप्रश्नपूर्व्वकं चेत्

धारयन्, सर्वे निमेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषादिष्य, न तस्येशे कश्च तस्य नाम महद्यशः, नेह नानाऽस्ति किंचन, सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः, पुरुष एवेदं सर्वे यद्भूदं यच्च भव्यम् उतामृतत्वस्येशानः, नान्यः पन्या श्रयनाय विद्यत इत्यादिसर्वश्रुतिगणविरोधाच्च, इति- हासपुराणेषु च स्थिति अप्रलयकरणयोदिदमेव परत- च्विमत्यवगस्यते यथा महाभारते केन सृष्टिमिदं सर्वे जगतस्थावरजङ्गमम् ॥ प्रलये च कमस्येति तन्नो ब्रृहि

<sup>\*</sup> सच्छिप्रलबक्षासरणयोगिति पुस्तकान्तरपाठे। युक्तः।

<sup>†</sup> कुतः संस्टमिति पाः।

पितामह !। इति पृष्टो नारायणा जगन्मू त्तिरनन्तात्मा सनातन इत्यादि च वदन् – ऋषयः पितरा देवा महा-भूतानि धातवः। जङ्गमाजङ्गमं चेदं जगन्नारायणाद्भ-वम् ॥ इति च प्राच्योदीच्य – दाचिणात्य – पाश्चात्यस-विशिष्टेः सर्वधम्मसर्वतत्त्वव्यवस्थायामिदमेव पर्याप्त-मित्यवि श्गीतपरिगृहीतवैष्णवं च पुराणं, जन्माद्मस्य यत इति जगज्जन्मादिकारणम्

प्रष्टुरिंभमतार्थे उत्तः स्टात्, सामान्यविषयप्रश्नपूर्ञ्जेकत्वेन तत्त्व-स्थितः प्रतिपादिता भवति, तस्मादत्रापि सामान्यविषयप्रश्नपूर्ञ्जेकत्वात् प्रामाण्यं स्पष्टमिति सामान्यविषयप्रश्नपूर्ञ्जेकविषयत्वप्रदर्श-नाय उदाहृतेन विष्णाः सकाशादित्यादिश्लोकेन प्रबन्धोपक्रमस्य भगव-त्यस्त्वमुक्तम्भवति । उपसंहारस्य भगवत्परत्वत्राह तथिति, परमकारणत्व-मुक्तं प्रकृतिर्येतीति, स च परमात्मा नारायण इति वदित परमञ्चिति, ग्राधार इति शरीरात्मभावः, परमेश्वर इति परमात्मन ईश्वरानितरिक्तत्वं स चक्र इत्यन्नाह-

ब्रह्मेत्यवगम्यते, तज्जन्मादिकारणं किमिति प्रश्नपू-र्व्वकं विष्णोः सकाशादुद्भृतिमत्यादिना ब्रह्मस्वरूपवि-शेषप्रतिपादनैकपरतया प्रवृत्तमिति सर्वसम्मतं, तथा तत्रैव-प्रकृतियां मया ख्याता व्यक्ताव्यक्तस्वरूपिणी। पुरुषश्चाप्युभावेता लीयेते परमात्मिन ॥ परमात्मा च सर्वेषामाधारः परमेश्वरः। विष्णुनामा सर्वेदेषु वेदान्तेषु च गीयते॥ इति, सर्ववेदवेदान्तेषु सर्वैः श्रब्दैः परम-

<sup>\*</sup> ऋविगानपरिग्रहोतिमिति पाः।

कारणतयाऽयमेव गीयत इत्यर्थः। यथा सर्वासु श्रुतिषु केवलपरब्रह्मस्वरूपविशेषप्रतिपादनायैवप्रवृत्तीनारा-यणानुवाकस्तथेदं वैष्णवं च पुराणं सेऽहमिच्छामि धर्मज्ञ श्रोतं त्वत्ती यथा जगत्।

विष्णुनामा स देवेषु वेदान्तेषु च गीयत इति, वेदेषु इति वेदान्तेषु च कर्य विष्णोरेव वाच्यत्वम् ऋग्यादीनामिप प्रतिपाद्यमानत्वादिति शङ्कायां तद्याचछे सर्वेति, ऋग्यादिशब्दा ऋषि परमात्मभूतभगवत्पयंन्ता इत्यथं: । पूर्वं संग्रहेणोक्तमनन्यपरत्वं विवृणोति ययति, सामान्यविषयप्रश्नपूर्वेकत्वं प्रश्नश्लोकेन दर्शयति साऽहमिति, यत इति निमित्तापादानयोः सह प्रश्नः श्रुतवेदान्तस्य प्रश्नत्वातुन्त्वत्व-विवर्तत्व-परिणामत्व-सहारकत्वाहा-रक्तवादिप्रकारज्ञापनार्थं यथेति, प्रश्नः, तत्र कालभेदेन सृष्टिकारणप्रकार-भेदोऽनधीतश्रुत्यन्तरोक्तः किमित्यभिप्रायेण बभूव भविष्यतीति प्रश्नः, यत्ता बभूव यथा बभूव यत्तो भविष्यति यथा भविष्यतीति प्रश्नः, लयेऽप्यवम् उत्पत्तिकारणतत्मकारविषयप्रश्नानां मध्ये यन्मयमित्यनेन व्यवधानमुत्य-तिकारणतत्मकारयोः पृथग्ज्ञातव्यत्वादन्तराक्रतं, यन्मयमिति स्थितिकार-णप्रश्नः, मयट् प्राचुर्यार्थः, विकारार्थत्वमनपेत्तितं यत इत्युपादानस्यापि एष्टत्वात्, न च तत्सङ्काचोऽपेत्तिः स्थितिप्रश्नवचनमनपेत्तितवचनं च यथा भवित तथा सङ्कोचानुपपत्तेः

बभूव भूयश्च यथा महाभाग! भविष्यति । यन्मयं च जगद्वस्मन् यतश्चितच्चराचरम्॥ लीनमासीद्यथा यत्र\* लयमेष्यति यत्र च । इति,

तस्मात् प्राचुर्वार्थे।मयट्, च्रान्तरिस्यितिकारणप्रश्नोऽयम् चन्तःप्रविश्य धारकतया हि स्थितिः प्रतीयते, यन्मयं चेति-च-शब्देन बाह्यस्थितिकारण-प्रश्नो विविद्यतः, लयमेष्यति यच चेति चकारेण भूतभविष्यल्लयकर्त्तुप्र-

<sup>\*</sup> तथा तम्रेति पाः।

श्नद्वयमिभिन्नेतम् । एवं सामान्यविषयप्रश्न इत्याह परं ब्रह्म किमितीति, प्रक्रम्य प्रश्नमिति उत्तरत्रान्वयः, विशेषविषयोत्तरसङ्घेपश्लोकमाह विष्णोरिति, विष्णोः सकाशात्—सकाश—शब्दः पञ्चम्यनितिरिकार्थः, चतुर्थ्यं क्रिते इतिवत्, गुहसकाशादितिवच्च । यद्वा सकाशात् काशः—प्रकाशः सङ्कः ल्यह्तपत्तानसिहतादित्यर्थः । यद्वा सकाशः पाश्वः शरीरैकदेशादित्यर्थः, विष्णु—शब्दस्य हत्या देवताविशेषनिर्णयः, देवतापारमाण्यं च यथावद् ज्ञा\*स्यते भवानिति हि वरप्रदानं पारमार्ण्य—शब्देन धर्मिविष्यासाभावः, यथावच्छब्देन प्रकारविषयासाभावश्च विविद्यतः, रजस्तमःकालुष्पराहित्यं फलितमनेन, एवं वरप्रदानानुगुणदेवताविशेषनिर्णयो ह्व्या विष्णुश्च्दस्य स्वयवशक्त्या प्रकारप्रश्नोत्तरमुक्तम्, अनेनोपादानत्वं हि सद्वारक-मित्युक्तं भवति, यत्रेति लयस्थानप्रश्नस्योत्तरमाह तत्रेति, तत्रैव—विष्णाः वेत्र, स्वापि विष्णु—शब्देन लयस्थानत्वं सद्वारकमिति सिद्धम्—

परं ब्रह्म किमिति प्रक्रम्य-विष्णोस्सकाशादुद्वृतं जगत्तत्रैव च स्थितम् । स्थितसंयमकर्त्ताऽसा जगत्तेताऽस्य जगञ्च सः ॥ परः पराणाम्परमः परमात्मात्मात्मसंस्थितः । रूपवर्णादिनिर्देशविशेषणविवर्जितः!! अपचयविनाशाभ्याम्—

त्रविशेषेणात्तत्वात् कालविशेषप्रश्नोऽपि दत्तोत्तरः, लयकर्तृपश्नस्य च-शब्दाव†गतस्योत्तरं बाह्यस्थितिकर्तृत्वं चाह स्थितिसंयमेति, त्रान्तर-स्थितिकारणप्रश्नोत्तरं-जगच्च स इति, त्रानेन सामानाधिकरण्येन धार्य-धारकत्वादि सिद्धम्। त्रथ नमस्कारश्लोकानामनन्तरस्थानि वचनान्याह पर इति, तत्र ब्रह्मणा निश्चिलजगत्का णत्वोपपत्तये प्रपरिच्छिदत्वपु-च्यते, परिच्छित्तं हि परिमितकार्यकारणं तस्मात्कृत्स्वकारणत्वोपपत्त्यथं-मपरिच्छित्तत्वमुच्यते, श्रुतिभिश्च सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मत्यादिभिस्त्र-

<sup>\*</sup> वेत्स्यते इति पा।

<sup>†</sup> च-शब्दगतस्येति घाः ।

विधापरिच्छेद उत्तः, तत्र त्रिविधपरिच्छेदं विस्तरेण वत्यन् प्रथमं संग्र-हेणाह परः पराणामि रुद्धेन, ब्रह्मादीनामपि परः परमः, ग्रनेन कालपरि-िच्छचेभ्यः परत्वादस्य कालानवच्छेदः फलितः, परमात्मेति देशापरिच्छेदः ग्राभोतीति ह्यात्मा। वस्त्वनवच्छेदमाह ग्रात्मसंस्थित इति, ग्रात्मनि सं-स्थितः-स्वनिष्ठः, ग्रनेनान्येशमेतिविष्ठत्वात्तद्वाचिशब्दा एतत्पर्यन्ताः, सर्व-वस्तमामानाधिकरण्यार्हत्वं वःत्वनवच्छेदः, इदमत्रनान्यवेतिदेशावच्छेदः, इदमिदानीमेव नान्यदेति कालावच्छेदः, इदमिदं न भवतीति वस्त्ववच्छेद-तत्तिद्वपर्ययस्तत्तदनवच्छेदः स यथात्तप्रकार एव, तत्र प्रथमं कालापरि-च्छेदं विस्तरेण वदन कालपरिच्छिचत्वच्यावृत्तिमाह रूपेति, रूपं जातिः जातिगुणै। च रूपिणां रूपे दति वचनात् वर्णा गुणः, ग्रादि-शब्देन क्रि-या दण्डञुण्डनादिद्रव्यं विवित्तितं तद्वाचिश्रव्दोक्ष्पवर्णादिनिर्देशः, विशेष-णानि रूपादीनि तान्येव रूपअर्णादिवाचि ग्रब्दैस्तद्वाच्यरूपवर्णादिभिश्च विज्ञित इत्यर्थः । इपवर्गादीति पाठे रूपं गुणः, वर्गा जातिः देववर्गा मनुष्यवर्ग इति वर्गरूपत्वात् तस्याः । यद्वा रूपवर्णादिनद्वर्णैः तत्तिर्दिणः लचगैश्च विशेषगैविवर्जितः, ऋन्यतुल्यं षड्भावविकारराहित्यमाह ग्रप-त्तयेति, जन्म-शब्दो जायतेऽस्तीति विकारद्वयस्योपनत्तवार्षः, ऋपत्त-यादिवर्जितत्वात्तद्वाचिशब्दागोच रत्वं चेति सिद्धम्। तर्हि अधम् वर्त्तु शक्यत इत्याह-शक्यते वक्तं यः सदाऽस्तीति केवलिमिति, केवल-शब्दे-नापत्तयादिवाचकशब्दव्यावृत्तिः, सदा-शब्देन कादाचित्कास्तित्त्वव्या-वृत्तिः, एवं कालपरिच्छेदवतां जात्यादिकल्पनान्वयोऽपत्तपाद्मन्वयश्च तद्भयवाचिशब्दगाचरत्वं च द्रष्टं तदभावाद्वस्म कालापरिक्विचिमत्युक्तं, नामनिवेचनम्खेन देशापरिच्छेदमाह सर्वत्रेति, ब्रह्मणे हि त्रिविधापरि-च्छेदः अयमन वास्रेवस्य निविधापरिच्छेदः उच्यते इत्यनाह तदुस्तित, वासुदेवपरामर्शिनस्तच्छच्दस्य नपुंसकृत्वं ब्रह्मविशेषण्त्वात् ग्रजमतयः मव्ययमित्यनेन विकारान्तरराहित्यमप्युपत्तितं, तस्मावित्यमिति†चि-द्वचिद्यावृत्तिः

<sup>\*</sup> शब्दागाचरवचेति सिद्धम् पाः। 🕴 स्वमचिद्भावृत्तिः।

परिणामद्धिंजन्मिभः ॥ वर्जितः शकाते वक्तुं यस्त-दाऽस्तीति केवलम् । सर्वत्रासा समस्तं च वसत्यत्रेति वै यतस्ततस्स वासुदेत्रेति विद्वद्भिः परिपठाते ॥ तद्बद्धा परमं नित्यमजमन्नयमय्ययम् । एकस्वरूपं च सदा ह्या-भावाञ्च निर्मलम् ॥ \*सदेव सर्वमेवैतद्भक्ताव्यक्तस्वरू-पत्रत् ।

हेयाशावाच्च निर्नतिमिति बहुव्यावृत्तिः सदा निर्मतिमिति मुक्तव्या-वृत्तिः एकस्वरूपं चेति नित्यसिद्धव्यावृत्तिः, ते हि बहवः ब्रह्म तु समाभ्यधिकरिहतं वासुदेव एवैवंविधं परं ब्रह्मेत्यर्थः । यहा सर्जं जायतेऽस्तीति विकारद्वयव्युदासः, त्रज्ञयमव्ययमित्यपर्वयविनाश निवेधः, एकस्वरूपमिति विपरिणमते विवर्द्धते इति मध्यमेविकारद्वयनिवृत्तिः, परममिति नित्यमूरिव्यावृत्तिः, ग्रन्यत्तुल्यम्, एवं देशापरिच्छेदमुखेन देवताविशेषनिर्णयश्च इतः, तथा श्रुतिश्चानन्त्यं वदति देवतावि शेवनिर्णयञ्चा इ सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति, ज्रानन्त-शब्दस्यावयवशाल्या त्रिविधापरिच्छेदः सिद्धः । रूखा देवताविशेषनिर्णयः, तर्हि पुँ लिहुत्वं पुंल्लिङ्ग एवानन्त-शब्दे। द्वितीयाविभक्त्यन्तः यो वेद निहितं गृहायामिति वेदेति पदेशान्वयात्, एवं श्रुत्यनुसारादत्र वासुदेवस्य परब्रह्मत्वमुक्तम् । ग्रथ वस्त्वनवच्छेदमार तदेवेति, व्यक्ताव्यक्तस्वरूपवदित्यत्र स्वरूप-शब्दो वात्व गितरिकार्थवाची व्यक्ताव्यक्तस्वरूपवत् पुरुषरूपेण कालरूपेण च स्थितं सर्वमेवैतत् जगत्तद्वस्मैवेत्यर्थः । यनेन वस्त्वपरिच्छेद उत्तः, सर्वसामाना-धिकरण्याईत्वं हि वस्त्वपरिच्छेदः, एवमुपक्रमगतवचनज्ञातमुक्तम् । उप-घंहारगतवचनजातात्याह स सर्वति.

तथा पुरुषरूपेण कालरूपेण च स्थितम्। स सर्वभू-तप्रकृतिं विकारान् गुणादिदे। षाँश्च मुने व्यतीतः।

<sup>\*</sup> ਨਫੋਬੇਨਿ ਥਾ ।

## श्रितीतसर्वावरणाऽखिलात्मा । तेनास्तृतं यद्भुवनान्त-राले ।

स्वेषूतानां प्रकृतिः प्रधानं विकारा महदादयः गुणाः सत्त्वरजस्तमांसि, ग्रादि-शब्देन तत्मयुक्तरागद्वेषदुःखादया विविवत्ताः, ग्रावरणं-ज्ञानसङ्कोचः सर्वविषयज्ञानादरणं हि तत्, ग्राखिकात्मेति पदं विवृणाित तेनास्तृतमिति । एवं धिर्मास्वरूपस्य हेयप्रत्यनीकत्वमुक्तम् । ग्रण दिव्यात्मस्वरूपस्य कल्याणगुणत्वमाह समस्तेति, कल्याणगुण-शब्दो धर्मपरः, द्वेकयाद्विवचनैकवचने इत्यत्र द्वेक-शब्दवत्, द्वित्वैकत्वयार्थयािति हि
वृक्तिः, समस्तकल्याणत्वं गुणायस्य स समस्तकल्याणगुणः, एवं विधं दिव्यात्मस्वरूपं य स्यस समस्तकल्याणगुणात्मकः, दिव्यात्मस्वरूपमनायासेन सवंधारकमित्याह स्वशक्तीति, विग्रहवैलत्तएयमाह इच्छेति, तत्मयोजनमाह
संसाधितित, षादुण्यमाह तेज इति, गुणादिदोषानिति पूर्वाक्तं विवृणाित
सकला इति, ग्रादि-शब्देन कम्मेविषाकाशया विविचताः । ग्रत एव परः
पराणाम् एवमुभयिनद्गत्वेन विलत्तणस्य क्यं जगत्सामानाधिकरण्यिमत्यत्राह स ईश्वरद्ति, जगच्छरीरकत्वादित्पर्थः । व्यद्धि-समिष्टशब्दी कार्यकारणावस्यजीविवया ग्रव्यक्तव्यक्तयक्त्रयव्यावस्याचिद्विषया ईश्वरावितिक्तः ब्रह्मशङ्कानिराताःः

समस्तकल्याणगुणात्मकाऽसा स्वशक्तिलेशाद्धृतभूतवर्गः ॥ इच्छागृहीताभिमतारुदेहः संसाधिताशेषजगद्धिताऽसा ॥ तेजाबलैश्वर्यमहावबाधस्ववीर्यशस्वादिगुणैकराशिः । परः पराणां सकला न यत्र
क्रिशादयः सन्ति परावरेशे ॥ स ईश्वरा व्यष्टिसमध्टि-

<sup>\*</sup> जगिन्मय्यात्ववादिने हि योराम-कष्णाद्यवतारानवतारिणं भगवन्तं च न ब्रह्मस्वरूपमाचत्रते किन्त्वतिरिक्तमिति तन्मतव्यावृत्तये प्रथम ईश्वर-शब्द इति भावः, यथा चेदं मतं न साधीयस्तथा समार्तथं साधु पराक्रम्य दशावतारभाष्ये इति विश्रेषस्तत एवाधिगम्यो धिकं जिज्ञासमानैः॥

## रूपाऽव्यक्तस्वरूपः प्रकटस्वरूपः। सर्वेश्वरः सर्वदृक् स-र्ववेत्ता समस्तशक्तिः परमेश्वराख्यः ॥ संज्ञायते येन

प्रथम देश्वर-शब्दः, सर्वेश्वरः-सर्वेनियन्ता अनेन नगच्छरीरकत्वपुपपादितं भवित तदेकनियाम्यद्रव्यं हि शरीरं सर्वेद्रक् सर्वेवता सर्वपदार्थस्व
ह्रपं तत्प्रकारांश्च जानातीत्यथेः, सर्वेतादृक् सर्वेवां चतुर्भूत दित वा जानप्रद
इत्यथेः । देश्वरान्तरनिषेधपरं परमेश्वराख्य दित पदं, संज्ञायत दित अस्तदेश्वं विकारहृपदेश्वरहितम्, अनेन प्रकृतिव्यावृत्तिः, शुद्धं-कम्मेश्वश्य गदोपरहितमनेन बहुव्यावृत्तिः, निर्मनं कम्मेसम्बद्धाहंत्वदेशपरहितम्, अनेन
मुक्तव्यावृत्तिः, एकहृपं समाभ्यधिकरहितम्, अनेन नित्यसिद्धव्यावृत्तिः, एवं
विधं तत्यरं ब्रह्म येनागमात्यज्ञानेन ज्ञायते येन साज्ञात्कारहृपेश ज्ञानेन
दृश्यते येन परभक्तिह्पदशापचेन गम्यते अनुभूयते साज्ञात्कतस्य अनुभवाभिनिवेशः परमभक्तिः । एवंविधत्वात्यरमुत्कृष्टं यज्ञ ज्ञानं तदेव ज्ञानम्
अन्यदज्ञानमित्ययेः । संज्ञायत दित पाठेऽ ययमर्थः स दृश्वरा येन तत्तदृशापवेन ज्ञानेन ज्ञायते सःज्ञात्क्रियते गम्यते तज् ज्ञानम् अस्तदीषं शुद्धं
निम्मेलम् एकहृपम् अर्थनैव विशेषा हि निराकारत्या धियामिति न्यायात् ज्ञानस्यास्तदेशव्यादिकं

तदस्तदेषं शुद्धं परं निर्म्मलमेकरूपम् । संदूष्यते वाप्यधिगम्यते वा तज्ज्ञानमज्ञानमते।ऽन्यदुक्तम् ॥ इति परब्रह्मस्वरूपविशेषनिर्णयायैव प्रवृत्तम्, अन्यानि सर्वाणि पुराणान्यन्यपराण्येतद्विरोधेन नेयानि ।

विषयविशेषक्रतं विकारक्षयदेशिषास्पदप्रकृतिविषयज्ञानविलद्यश्वत्वाद-स्तदेशिं प्रकृतिसम्बन्धदेशिषवद्विषयत्वाभावाच्छु हुं – प्रकृतिसम्बन्धार्हतादेशि-वद्विषयत्वरिहतत्वाचिमेलम्, एकक्ष्पम् अनेकक्षपिनत्यिसद्विषयज्ञानव्या-वृत्तमेकक्षपिनत्यर्थः । एवं सामान्यविषयप्रश्नपूर्व्वकं विशेषविषयोत्तरवचन-प्रवृत्तत्व दनन्यपरिमित्याह परेति, अन्येशां पुराणानामन्यपरत्वादेतदवि- रोधेन वा नेयानीत्याहुः ग्रन्यानीति, कष्यमन्यपरत्विमत्यचाह ग्रन्यपरत्वं चिति, तत्तदारभप्रकारैः विशेषविषयश्नणपूर्व्वकेरित्यण्यः ग्रविरोधेन नेतुमसक्यं चेत्कणं स्यादित्यचाह सर्वात्मनेति, विरोधे त्वनपेतं स्यादिति न्यायात्
त्याच्यानीत्यण्यः । तामसत्वादिति रज्ञस्तमोमू तृत्वाच्छुतिविरोधाच्य कारस्थाद्याच्याचार्य्याद्याचार्य्यादित्यभिष्रायः । साम्यणङ्कया चोदयित
निक्ति, जिमू तिहाम्यप्रतीतिर्विष्णारेव सर्वस्मात रत्वम् ग्रनुपपविमत्यण्यः ।
परिहरित नैतदेविमिति, कस्तर्ह्यणं दत्यचाह एक एवेति, चिस्मन्यकरणे
दत्यणः । तादात्म्यक्रथनं किमच पेवितिमित्यचाह जगच्चे ते, पूर्वं संयहेस्सात्मस्य तादात्म्य य विवरस्मपितितिमत्यभाषेस् विवर्णातीत्यक्तं
क्रत्स्पपन्यतादात्म्यं कथमच प्रतीयत दत्यचाह स्रष्टा स्वतीति,

श्रन्यपरत्वं च तत्तदारम्भप्रकारैरवगम्यते सर्वात्मना विषद्धांशस्तामसत्त्वादनादरणीयः । नन्वस्मिन्नपि—सृ-ष्टिस्थित्यन्तकरणीं ब्रह्मविष्णुशिवात्मिकाम् । स संज्ञां याति भगवानेक एव जनार्दनः ॥ इति त्रिमूर्त्तिसाम्यं प्रतीयते, नैतदेवम् एक एव जनार्दन इति जनार्दन-स्यैव ब्रह्मविष्णुशिवादिकृस्तप्रपञ्चतादात्म्यं विधीयते । जगञ्च स इति पूर्वीक्तमेव

व्याहितशङ्कापरिहाराये तद्घाच छे स्रष्टृत्येनेति, सर्वस्य विष्णुतादात्म्यस्योपदेशाञ्जगच्य स इत्यस्य विवरणमच क्रियत इत्यर्थः । विष्णुः
सर्जात स्रष्टा ब्रह्मा विष्णुरित्यर्थः । ग्रात्मानं विष्णुः स्रजित स्रज्यं वस्तु
जातं विष्णु-शब्दार्थः । ततः किं प्रस्तुतः साम्यपरिहाराये यचाह सज्यसं
हार्येति, सज्यसामानाधिकरण्यात् सज्यस्येव स्रष्टुसामानाधिकरण्यात्
स्रष्टुरिप विभूतित्विमित्यर्थः । एवं संहार्यसंहर्चारिप विभूतित्वं तिर्हे
विष्णोरिप विभूतित्विमत्यर्थः । एवं संहार्यसंहर्चारिप विभूतित्वं तिर्हे
विष्णोरिप विभूतित्विपसङ्ग इत्यचाह जनार्दनेति, ब्रह्मशिवादिप्रपञ्चस्य
परब्रह्मविभूतित्वे तत्रैव वर्चनान्तरं दर्शयित, यथेदमिति, यथोक्तमन.

न्तरमेवाच्यते इत्यर्थः। सामानाधिकर क्रर्ण्येन स्वरूप्येक्यप्रतीतिच्यावृत्त्य-र्थमाह अवेति, उपपाद्यांशः कः कश्चोपपादकांश इत्यपेतायाम्

विवृणोति-स्रष्टा मृजति चात्मानं विष्णुः पाल्यं च पाति च । उपसंद्भियते चान्ते संह्तीच स्वयं प्रभुः॥ इति च ख्रष्टृत्वेनावश्यितं ब्रह्माणं सृज्यं च संहर्तारं संहाय्यं च युगपन्निर्दिश्य सर्वस्य विष्णुतादात्म्योपदे-शात्सृज्यसंहार्यभूताद्वस्तुनः स्रष्टृसंहर्त्रीर्जनार्दनविभू-तित्वेन विशेषा दृश्यते जनार्दनविष्णुशब्दयाः पर्या-यत्वेन ब्रह्मविष्णुशिवात्मिकामिति विभूतिमत एव स्वेच्छया लीलार्थं विभूत्यन्तर्भाव उच्यते, यथेदमनन्त-रमेव उच्यते-पृथिव्यापस्तथा तेजी वायुराकाशमेव च सर्वेन्द्रियान्तःकरणं पुरुषाख्यं ह्वि यज्जगत् । स एव सर्वभूतात्मा विश्वरूपे। यताऽव्ययः। सर्गादिकं तता-ऽस्यैव भूतस्यमुपकारकम् ॥ स एव सृज्यः स च सर्ग-कर्ता स एव पास्यत्ति च पाल्यते च। इति, ब्रह्माद्य-वस्याभिरशेषमूर्त्तिः विष्णुर्वरिष्ठोवरदे। वरेगय इति,

उत्तं विश्णाति सर्वेश्वरेश्वर इति, । हेत्वंशं व्याचछे सर्वभूतानामय-मिति, रूप-शब्दस्य शरीरपरत्विनिश्चयाय वचनान्तरमाह वत्यतीति, विश्वरूपायताऽव्यय इत्यच अव्यः शब्दः किम्पं मिय्यचाह एतदुक्तमिति, स्वयय-शब्दो विरोधशङ्का ऽनुवादपर इत्यर्थः । भगवता निरवदात्वाद्यु-पपत्त्यर्थमाह आत्मीत, सर्गादिकमित्यादिश्लोकार्थ उच्यते भूतस्यं सर्गा-दिकं सर्वेशिणगतसर्गादिव्यापारज्ञातम् अस्यैवोपकारकं परमात्मने। लीलारसनिष्यादकत्वात्तस्यैव शेषभूतिमत्यर्थः । तत्र हेतुस्तत इति विव-वित इति विश्वरूपत्वादित्यर्थः श्रत्र सामानाधि क्रांच्यानिर्दिष्टं हैयमिश्रप्रपञ्चता-दात्म्यं निरवदास्य निर्विकारस्य समस्तकल्याणगुणा-त्मकस्य ब्रह्मणः कथमुपपदात इत्याशङ्का स एव सर्वभूतात्मा विश्वरूपे। यताऽव्यय इति स्वयमेवापपा-दयति स एव सर्वेश्वरेश्वरः परब्रह्मभूतो विष्णुरेव सर्वे जगदिति प्रतिज्ञाय सर्वभूतात्मा विश्वरूपे। यता-ऽव्यय इति हेतुरुक्तः, सर्वभूतानामयमात्मा विश्वरूपे। यताऽव्यय इत्यर्थः, वस्यति च तत्सर्वे वै हरेस्तनुरि-ति,—एतदुक्तं भवति श्रस्याव्यय यापि परस्य ब्रह्मणा विष्णोविश्वश्वरीरतया तादात्म्यमविरुद्धमिति, श्रात्म-श्वरायो व्यापाः प्रयञ्चान्तभूतिनयाम्यकाटिनिविष्ठब्र-ह्यादिदेव—

एवं शरीर रीरिभावनिबन्धनं सामानाधिकरण्यमाह स एवेति, सच्यो मनुष्यादिः संगकता ब्रह्मा च स एव तदुभयशरीरकः परमात्मेत्यर्थः पाल्यते चेति चकारेणाद्यते चेति विविध्वत्तम् । ब्रह्माद्यवस्थाभिः - ब्रह्मत्वा-द्यवस्थाभिः । ग्रवस्थायागः सद्वारक इत्याह ग्रशेषमूर्तिरिति, वरद इत्यु-पायत्वं, वरेण्य इत्युपेयत्वं, वरिष्ठ इति तदुपयोगिगुणवन्त्वं चाभिमेतम्, स्वंभूतस्यिति पूर्व्याक्तब्रह्मविष्णुक्द्रेन्द्रास्ते सर्वं संप्रमूयन्त इति एतदर्थाप-पादने प्राक्त इत्यर्थः । ग्रन्वेत्र प्रबन्धिरयमर्थः स्पष्ट इत्याह तदेतदिति,-हिरण्यगर्भा भगवान् वासवोऽत्य प्रजापितिरित्यारभ्यागुद्धास्ते समस्तास्तु देवाद्याः कर्म्ययानय इत्यन्तेन कर्म्यवश्यत्वमुक्तमित्यर्थः । समस्ताश्यक्त-

<sup>\*</sup> विश्वश्वरीर द्वित पार्।

यश्चैता इत्यारभ्य जगतामुपकाराय न सा कर्म्मानिमित्तिकेत्यन्तेन स्वेच्छा-वतार उक्त इत्यर्थः ।

तिर्यङ्मनुष्येषु तत्तत्माश्रयणीयत्वाय स्वेच्छाऽ-वतारः पूर्वाक्तः, तदेतद्वस्मादीनां भावनात्रयान्वयेन कर्म्मवश्यत्वं भगवतः परब्रह्मभूतस्य वासुदेवस्य निखि-लजगदुपकाराय स्वेच्छया स्वेनैव रूपेण देवादिष्वव-तार इति च षष्ठेऽशे शुभाश्रयप्रकरणे सुव्यक्तमुक्तम्, श्रस्य देवादिरूपेणावतारेष्वपि न प्राकृतो देह इति महाभारते—न भूतसङ्घसंस्थाना देहाऽस्य परमात्मनः। इति प्रतिपादितः, श्रुतिश्च श्रजायमाना बहुधा वि-जायते, तस्य धीराः परिजानन्ति योनिमिति, कर्म्म-वश्यानां ब्रह्मादीनामनिच्छतामपि

वियहवैनताये प्रमाणं महाभारते दर्शयति-अस्येति, उक्तायेविषयां श्रुतिमाह श्रुतिश्चेति, अपातताव्याहित शङ्कापरिहाराणं तद्घाचछे
कर्म्मवश्यानामिति, शुभेतरजन्माकुर्ववपीत्यन्तेन अज्ञायमान इति पदं
व्याख्यातं, स्वेच्छयेत्यादिना बहुधा विज्ञायत इत्येतद् व्याख्यातं
ब्रह्मादीनां जन्महेतुतत्फनवपूंषि यानि न तान्यस्येत्यज्ञायमानशब्दस्याण्यः
हेतुः कर्म्म, तत्फनं तदनुभवः, प्राष्ठतं च वपुस्तेषां तद्विनत्वणहेतुफनवपुरिन्विताऽवतार इति बहुधा विज्ञायत इत्यस्याण्यः हेतुः स्वेच्छा, फनं जगदुक्वारः, वपुरप्राक्षतं चेति तस्य धीराः परिज्ञानिन्त योनिमित्येतद्वाचष्टे
तस्येति, योनि—शब्दस्योपादानकारणपरत्वव्यावृत्त्यर्थे जन्मेत्युन्तं, धीरगब्दस्य धेर्यगुणान्वितपरत्वव्यावृत्त्यर्थे तद्वाचष्टे धीमतायेसरा इति, धियमीरयन्तीति व्युत्पची धीर-शब्दः, अतो यणोक्त एवाणः।

तत्तत्कर्मानुगुणप्रकृतिपरिणामरूपभूतसंघसं-

स्थानविशेषदेवादिशारीरप्रवेशरूपं जन्मावर्जनीयम्, अयं तु सर्वेश्वरः सत्यसङ्कल्पो भगवानेवंभूतशुभेतर- जन्माकुर्वन्नपि स्वेच्छया स्वेनेव निरितशयकल्याण- रूपेण देवादिषु जगदुपकाराय बहुधा जायते, तस्ये- तस्य शुभेतरजन्माकुर्वताऽपि स्वकल्याणगुणानन्त्येन बहुधा योनिं बहुविधजन्म धीरा-धीमतामग्रेसरा जानन्तीत्यर्थः, तदेतिन्निखिलजगन्निभिन्तोपादानभू-तात् जन्माद्यस्य यतः,

न च स्वरूपेण च नित्यत्वमज्ञायमानत्वं विषहद्वारकं ज्ञायमानत्वं मिति वाच्यम् ग्रस्मदादीनार्माप तुल्यत्वाद्वीराः परिज्ञानन्तीति वक्तुमयागात्, ग्रत एवाजायमानत्वं परमार्थः जन्म तु काल्पनिकमित्यपि परास्तम् ग्रतो यथोक्त एवार्थः । ग्रवैदिकप्रतिपत्तः पर्वत्रयं दृश्यते प्रकृतिक्पादानं स्द्रो निम्त्तिमित्येकं, नारायणकारणत्वे ग्रुतिभिक्षपर्पादिते नारायण उपादानं स्द्रोनिमित्तमित्येकं मतं, तत्र निमित्तीपादानयारैक्ये द्रशिते जगन्कारणं मृक्तिदं मृक्तप्रायमन्यत् परमस्तीत्येकं, तत्र पूर्वाक्तं मतद्वयं पूर्वनेवेव निरस्तम् । ग्रय कारणादन्यस्य प्राय्यत्वं निरस्यति तदेतदिति, तदेत च्ह्वदौ शब्दान्तरैः समस्तौ तस्नादेतस्मादित्यर्थः । पूर्वपत्तगङ्कापरमत दत्यादिम्ग्रम् ग्रन्यानि सिद्धान्तम् ग्राणि तेषामर्था भाष्ये विस्तरेणानुमन्येयः । एव सेतुर्विथरण दत्यादौ सेतु–शब्दोऽसङ्करकरत्वः थः । ग्रमृतस्येयः । एव सेतुर्विथरण दत्यादौ सेतु–शब्दोऽसङ्करकरत्वः थः । ग्रमृतस्येयः सेतुरित्यपि स्वयमेव स्वस्य प्रायक दत्यथः । चतुष्याद् बस्य षोष्टगक्तस्यादिपरिच्छेदोऽनुमन्थानार्थः । व्यापिन ग्रालोकस्य विनियोगाय वातायनादिपरिच्छेदवत् ततो यदुत्तरतर्भात्यादयः पूर्वमेव व्याख्याता दिति न जगन्कारणादन्यस्य प्राय्यत्विमन्यशेः ।

प्रकृतिश्च प्रतिज्ञाद्रष्टान्ताऽनुपरेश्यादित्यादिसूत्रैः प्रतिपादितात् परस्माद्भस्याः परमपुरुषादन्यस्यकस्य-

चित्परतरत्वं परमतः सेतून्मानसंबन्धभेदव्यपदेशिभ्य इत्याशङ्का सामान्यानु बुद्धार्थः पादवत्, स्थानविशे-षात् प्रकाशादिवत्, उपपत्तेश्च, तथाऽन्यप्रतिषेधात्, श्रनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्य इति सूत्रकारः स्वयमेव निराकरोति,

पूर्व श्रुता चतुर्मुबस्य परमकारणत्वशङ्का परास्ता । अथापवृद्देणे चतुमुंखकारणत्वशङ्का निराक्रियते मानवे चेति, प्रादुरासीत्तमाऽनुद इति
यहै प्रोक्तं गुणसाम्यं प्रधानं तहै विद्याः प्रवदन्त्यनिरुद्धित्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धीप्रत्यनिरुद्धित्यन्त्रः पूर्वमण्डकारणत्वं तत्यरक्तवं च चतुर्मुखस्यानुपपचिमिति दर्शियतुं च प्रादुरानीत्तमोनुद इति
वाक्यपुपातं सिस्रुद्धविधाः प्रजाः सृज्यत्य चतुर्मुखस्य स्वसृष्टी सिस्तुत्वानुपपत्त्या न तस्य परमकारणत्वमित्यभिप्रायः । अप एव समर्जादौ,
तिस्मन् जज्ञे स्वयं ब्रह्मित वचनद्वयमण्डे त्यचचतुर्मुखस्याण्डकारणत्व वप्रत्वानुपपत्त्या पूर्व्वश्लोकस्यस्वयंभू-शब्दोऽपि नारायणपर इत्यभिप्रायेणोपात्तं जन्मश्वणादिति तेत्रज्ञत्वापवादकस्यावतार्द्धपत्वस्याश्रवणे सत्यच्यमानं जन्म स्वव्यापक्रक्रमसंबन्धापेत्तकत्वात् तेत्रज्ञत्वसाधकमित्यभिप्रायः । ईश्वरेण स्वरूपैक्याद्वस्यणे जनमपरभ्यानादिक्रम्मं च लीलेति चेत्
इन्द्रेऽपि तथा कि न स्यात्, जनमक्रममेणे।लील।रूपत्वात् स्वरूपैक्यं स्वरूपैक्याज्ञसक्रममेणे।लीलात्विमित

मानवे च शास्त्र-प्रादुरासीत्तमानुदः, सिमृतुर्वि-विधाः प्रजाः। श्रय एव ससर्जादे। तासु वीर्यमपासृज्त्, तस्मिन् जज्ञे स्वयं ब्रह्मेति ब्रह्मणा जन्मश्रवणात्तस्य त्रेत्रज्ञत्वमेवावगम्यते, तथा च स्रष्टुः परमपुरुषस्य तिद्वसृष्टस्य च ब्रह्मणः-श्रयनं तस्य ताः पूर्वं तेन

## नारायणः स्मृतः तिद्वसृष्टस्स पुरुषा लाके ब्रह्मेति कीर्त्यते॥ इति नामनिर्देशाच्च

म्रन्यान्याश्रयणं स्यादिति चेत् चतुर्मुखादीनामपि तुल्यं परमपुरूष-स्यात्तरनारायणेऽवताररूपं जन्मेति प्रतिपादितं तदेव चतुर्मुखजन्मना-ऽवतारक्ष्यत्वे प्रमाणिमिति चेत् इन्द्रजनमनस्तथात्वे तदेव प्रमाणं किंन स्यात् प्रागुक्तान्यान्यात्रयणादिति चेत् चतुर्मुखेऽपि तुल्यमित्याद्मनुसन्धे-यम् । चतुर्मुखस्य परमकारणत्वानुपपत्ति तत्माकरणिकयन्येने।पपादयति तथा चेति, मानवश्लोकार्यनिर्णायकत्वेन श्रीविष्णुपुराणवचनमाह तथा चेति, भावनात्रयान्वयादिति जनुष्ठेयविषय ज्ञान्तरः प्रयत्नो भावना, सा त्रिविधा यथा-त्रिविधा भावना भूष! विश्वमेति विवेध ताम्। कम्मोख्या ब्रह्मसंज्ञा च तथा चैवाभयात्मिका ॥ कर्म्मभावात्मिका ह्येका ब्रह्मभाः वात्मिका परा उभयात्मिका तथैवान्या चिविधा भावभावना ॥ सनन्द-नादया ब्रह्मभावभावनया युताः । कम्मभावनया चान्ये देवाद्याः स्याव-रावरा: ॥ हिरएयगर्भादिषु च ब्रह्मकर्म्मात्मिका द्विधा । त्रधिकारबोधयु-क्तेषु विद्यते भावभावना ॥ त्रतीर्षेषु समस्तेषु विशेषज्ञानकर्म्मसु ॥ इति, विश्वमेतत् त्रिविधा भावना भावनात्रयान्वितमित्यर्थः, तां त्रिविधां भावनां निबेश्य भावनामवच्छेदकप्तज्ज्ञया निर्दृशित कर्म्माख्येति, कर्माख्या कर्मभावनेत्यर्थः, एकस्यैव सञ्ज्ञात्रयक्रुप्तिशङ्काव्यावृत्त्यर्थमाह कर्मभावात्मिकति.

## तथा च वैष्णवे पुराणे हिरण्यगर्भादीनां भाव-नात्रयान्वयादशुद्धत्वेन शुभाश्रयत्वानर्हतापपादनात् स्रेत्रज्ञत्वं निश्चीयते ॥

भावभावना भावार्थाः कर्म्मशब्दास्तेभ्यः क्रियाः प्रतीयरिविति वचनात्, भावाऽनुष्ठेयः, त्रतोऽनुष्ठेयिवषयभावना त्रान्तर उद्योगोभावभावना सा कर्म्मभावात्मिका कर्म्महृषानुष्ठेयविषया, ब्रह्मभावात्मिका—उपासनहृष्टियविषया, उभयात्मिका कर्म्मापासनहृषोभयानुष्ठेयविषयिति त्रिविचित्यर्थः। सनन्दनादय इति ब्रह्मभावभावनया युताः उपासनाहृषानुष्ठेय-

विषयभावनान्विता दत्यर्थः । ऋत्र ब्रह्म-शब्द उपासनहृपज्ञानपर्यायः-त्रागमात्यं विवेकाच्य द्वेधा ज्ञानं तथाच्यते । शब्दब्रस्तागममयं परं ब्रस्तविः वेजजम् । द्वे ब्रह्मणी बेदितचे द्वे विद्ये वेदितचे वै इति चेति, ब्रह्म-शब्दस्य ज्ञानविद्याशब्दनिर्दिष्टागमजन्यो गासनहृपज्ञानद्र्यपर्यायत्वे न पराशरेंगैव व्याख्यातत्वात्स्यावरावरा इति स्यावर-शब्देन तद्भिमानि-देवता विवित्तता, सनन्दनादीनां समाधिना विरोधिष्ठकलक्रम्मेत्तयात्समा-धिनिष्यत्तिपौष्कल्येनानवरतब्रह्मानुसन्धानैकतानत्वाव कर्मानुष्ठानाव-सरः, प्रधानाविरोधेन झङ्गानुष्ठानं, तस्मात्ते ब्रह्मभावनया युताः, हिरएयग-भादयाजगिववीदाधिक्षतत्वात्कदाचित्कमीनुछानं कदाचिदुपासनं चेति उभवभावनयाऽन्विताः । इतरे देवमनुष्याद्याः क्रम्मभावनयाऽन्विताः, सनन्दनादये। हिरएयगभादयः देवाद्या इत्यादि-शब्दस्य के। विषय म्रादि-शब्दस्यासङ्कोचान्मुतेष्विप भावनाद्वयप्रसङ्ग इति त्त्यर्थे प्रयोजक्रमाह अधिकार इति, कर्म्माय्यैश्वैर्येबाधी ऽधिकार इति ग्रधिकारलञ्चणं स्वप्रयोजनसाधनत्वात् कर्म्मणि स्वकीयत्वबृद्धिरधिकार इत्यर्थः, ग्रधिकारबे।धयुक्तेषु-ग्रधिकारक्ष्पबे।धयुक्तेषु ग्रनुष्ठेयविषयस्वकीय-त्वबुद्धियुक्तेष्वित्यर्थः। मुमुत्तीरपासने स्वकीयत्वबुद्धिबुंभुतोः कर्म्मणि स्वकीः यत्वबृद्धिः । त्र्राधिकारबाधश्च केष्वित्यवाह त्रतीर्योष्विति, विशेषज्ञानक-म्मंसु विशेषज्ञानं देवाऽहं मनुष्योऽहमित्यादिज्ञानं विशेषज्ञाने तहेतुषु च कर्मम् विद्यमानेव्वधिकारबोधः सम्भवति तद्युक्तेषु भावनात्रयान्वय इति न मुक्तेषु प्रप्तङ्ग इत्यर्थः । एवं हिरएयगभादीनां भावनात्रयान्वयेनाशुद्धत्वात् मुम्बभिक्ते चनुपास्या इति त्रीविष्णुपुराणे प्रतिपादनात् वेचनत्विनश्चय दत्यर्थः । एवं श्रुतिवाक्येषु स्वपतसाधनप्रमाग्रोपन्यास-परमतशङ्कानि-रासा क्षती, तथापवंहणेष्वपि पूर्वं स्वपत्तसाधनवचनान्युपन्यस्य परमतश-ङ्कानिरासश्च क्रतः, एवं प्रथमश्लोकोक्तं विष्णवे इति पदं विवृतं भवति ॥ उत्तार्थस्येने सिद्धार्थे व्युत्पत्त्यभाववादं व्युदस्पति तिनरासश्च सर्ववेदान्त्य-भिमतः। तत्र पूर्वपतमार यदपीत्यादीना, त्रर्यवादादिषु सिहार्थपरत्वत्रा-वृत्त्पर्यं सर्वे स्येत्युक्तं, विधिभागस्य तावत् कार्यपरैत्वं सुत्रक्तम्, त्रयंवादभाः

गस्य विधेयस्तुतिपरत्वेन मन्त्रभागस्यानुष्ठेयार्थप्रकाशनपरत्वेन च तयोः कार्यपरत्विमित्यभिप्रायः। कृत इत्याह व्यवहारादिति, व्यवहारः प्रवृत्तिः – गामानयेति प्रयोजकवृहुप्रयुक्तवाक्यश्रवणसमनन्तरभाविनी प्रयोज्यवृहुस्य भवृत्तिरित्यर्थः। सामान्येन शब्दस्य कार्यक्ष्पे। उर्थे इति निश्चिते त्रावःपे। द्वापभेदेनानुवृत्तशब्दस्यानुवृत्तमर्थं, व्यावृत्तस्य च व्यावृत्तमर्थं च जानानिति प्रातिस्विकव्यत्पत्तिः स्यात्, विभक्त्यर्थव्यत्पत्तिश्च तथा पुत्रस्ते जातः, नायं सर्थं रज्जुरेवैषेत्यादिवाक्येषु हर्षभयनिवृत्तिहेतुवाचित्वावगमेऽपि हेतुविशेषनिर्द्वारणाये। गान्न तत्र सिद्वार्थविषया व्यत्पत्तिः।

यदिप कैश्चिदुक्तं सर्वस्य शब्दजातस्य विध्यर्थवा-दमन्तरूपस्य कार्याभिधायित्वेनैव प्रामाण्यं वर्णनीयं व्यवहारादन्यत्र शब्दस्य बेशिकत्वशक्त्यवधारणासम्भ-वाद्वावहारस्य च कार्यबुद्धिमूलत्वात् कार्यरूप एव वेदार्थः, न परिनिष्पद्मे वस्तुनि शब्दः प्रमाणमिति, अ-त्रोच्यते प्रवर्त्तकवाक्यव्यवहार एव शब्दानामर्थवाध-कत्वशक्त्यवधारणम्—

त्रस्य शब्दस्यायमर्थं इति वुत्यतिश्च न प्रथमं सम्भवतीति व्यु यच्चकतिष्य यशब्दस्येव हि सा, तस्मात्प्रयम्भुत्यत्तिक्यं वहारादेवेति सा कार्यार्थविषया, त्र वाक्यान्तरेष्विप प्रथमञ्जत्यत्ती कार्यपरतयाऽवगतकतिपयशब्दसमा-भिव्याहृतपदान्तरेषु तत्समभिव्याहारवनात्कार्यपरत्वं निश्चिनातीत्याद्यभिवेतं विस्तरादनुक्तं, परिहरित अत्रोच्यत हित, क्षेयं राजाज्ञेति न हि प्राता-धिकमित्यभिपायः । अत्यन्तसुकरिमित यादृच्छिकव्युत्पत्ती बुद्धिपूर्व्वकञ्चुत्यत्ती च सुकरिमित भावः । तदुप्रपादयति तथा हीति, प्रथमं यादृच्छिकव्युत्पत्ती च सुकरिमित भावः । तदुप्रपादयित तथा हीति, प्रथमं यादृच्छिकव्युत्पत्ती च सुकरिमित भावः । तदुप्रपादयित तथा हीति, प्रथमं यादृच्छिकव्युत्पत्तीः सिद्धार्थविषयत्वं दर्शयित केनिचिदिति, हस्तचेष्टादिष्ठत् तज्ज्ञ-श्व हो पुरुषी, चेष्टाभिज्ञो व्युत्यित्सुरेकः दण्डापेत्ती चैक इति चत्वारः पुरुषाः, तत्र व्युत्पत्तिईस्तचेष्टादिज्ञानस्य कितपयव्युत्पत्त्यपेता नास्तिति

दर्शयितं मू अवदित्युक्तम्, त्रावापोद्वापभेदेन शब्दविशेषाणामर्थविशेषव्यु-त्यित्तरत्रापि तुल्या । त्रय बुद्धिपूर्व्वेअव्युत्पित्तरेव लेखे प्रचुरित तां दर्श-यित तथेति, तातादयः सम्बन्धिशब्दाः मनुष्यादयस्संबन्धिशब्दा बालानां प्रयमं सम्बन्धिशब्दव्युत्पित्तिजीयत इति लेखिसहं, सा च बुद्धिपूर्व्वकिशिच्येवेषप्यते

कर्त्तव्यमिति किमियं राजाज्ञा, सिद्धवस्तुषु शब्दस्य बीधकत्वशिक्तग्रहणमत्यन्तसुकरं तथा हि केन चिद्ध-स्तचेष्टादिना अपवरके दण्डः स्थित इति देवदत्ताय ज्ञापयेति प्रेषितः किचत्तज्ज्ञापने प्रवृत्तोऽपवरके दण्डः स्थित इति शब्दं प्रयुङ्के सूकवद्धस्तचेष्टामिमां ज्ञानन् पार्श्वस्थाऽन्यः प्रागव्युत्पन्नोऽप्येतस्यार्थस्य बोधनायापवरके दण्डःस्थित इति शब्दस्य प्रयोगद-र्श्वनादस्यार्थस्यायं शब्दो बोधक इति ज्ञानातीति कि-मत्र दुष्करं,तथा बालस्ताताऽयिमयं माताऽयं मातुलो-ऽयं मनुष्योऽयं मृगश्चन्द्रोऽयमयं च सर्प इति माता-पितृप्रभृभिः शब्दैः शनैः शनैरङ्कुलीनिर्द्देशेन तत्र तत्र बहुशः शिक्तिस्तैरेव शब्दैस्तेष्वर्थेषु स्वात्मनश्च बुद्धात्पत्तिं दृष्ट्वा तेष्वर्थेषु

न हि प्रयोजकवृद्धो व्युत्पित्सुप्रतियोगिकमातुनादिविषये मातुनादि-ग्रब्दं प्रयुद्धे ग्रीप तु स्वर्गतियोगिकविषय एव प्रयुद्धे, ग्रतो बानस्य स्व-प्रतियोगिकमातुनादिविषये व्युत्पत्तिर्जायमाना वृद्धव्यवहाराचोपपद्मत-हति बुद्धिपूर्व्वकव्युत्पत्तेः प्रथमभावित्वमभ्युपेत्यमिति सम्बन्धिशब्दप्रयोग् गाभिषायः, तिस्मवेवार्यं तस्यैव शब्दस्यः द्विनिर्द्वेशपूर्व्वकं बहुशः प्रयोगेन बुद्धी वासितत्वात्तत्तव्हव्दप्रयोगे तत्तद्यं बुद्धि गयते तस्मादस्यार्थस्यायं बोधक इत्यभिप्रायेण ब्रङ्ग् लिनिर्द्धेशः क्षत इति बाला जानातीत्ययः। सम्बन्धान्तराभावादिति प्रत्यतं सम्बन्धसत्तया जापकं लिङ्ग् शब्दी जाततया जापका, तत्र लिङ्गं जन्यजनकभावादिसम्बन्धान्तरज्ञानसापेतं जापकं शब्दस्य तु बोध्यबेधिकभावसम्बन्धो जातव्यः, त्रतो बोध्यबेधिकभावाित्तिययः, एतस्य व्युत्पादकोऽपि पुरुषः कार्यार्थेषु व्युत्पत्तिमानिति न वक्तव्यं सिद्धार्थे व्युत्पत्तिमद्धिकं लेः शब्दप्रयोगदर्शन्तात्, तद्व्युत्पादको वाक्यप्रयोक्ता पुरुषे उप्तिमद्भिष्ठार्थे व्युत्पत्तिमानिति दृष्टप्रकारेणाभ्युपगम्यतामित्यभिप्रायेण स्वयमपि सर्ववाक्यजातं प्रयुङ्के इत्युक्तम्, एवं व्युत्पत्ति न स्वभिद्दितान्वयप्रसङ्गः प्रातिस्विकव्युत्पत्तिरिवन्ताभिधानव्युत्पत्त्यप्रयोगित्वात्, यथा कार्यार्थव्युत्पत्तिपत्ति त्रावापोद्वापङ्कर्पेण पाश्वात्यप्रातिस्वकपद्युत्पत्तिने।न्विताभिधानविरोधिनी

तेषां शब्दानामङ्गुलिनिर्देशपूर्व्वकः प्रयोगः संब-न्धान्तराभावात् सङ्केतियत् पुरुषाज्ञानाञ्च बोधकत्व-निबन्धन इति क्रमेण निश्वित्य पुनरप्यस्य शब्दस्या-यमर्थ इति पूर्व्ववृद्धैः शिक्तितः सर्वशब्दानामर्थमवगम्य स्वयमपि सर्ववाक्यजातं प्रयुङ्क्ते ।

त्रापि तु तदुपयोगिन्येव तथेत्यथेः । त्रान्विताभिधानपद्याभ्युपगमस्य कल्पनालाघवार्थः त्राभिहितान्वयपत्ते पदानां स्वार्थभिधानशिक्तः तत्रापि यया पदार्थानां परस्परान्वयके धनाहेत्वं भवित तथा स्वार्थके धनशिक्तः तत्तत्यदार्थानां च परस्परान्वयके धनशिक्तःच कल्पनीया । त्रान्विताभिधानपत्ते तु पदानां स्वार्थके धनशिक्ते देवान्वयपर्यन्तत्वमात्रमेवेति न कल्पनागै । स्विमित, एवं यादृष्टिक्ती वा बुद्धिपूर्विका वा त्राद्या व्युत्पित्तः सिद्धार्थे विषया उस्तु ततः किमित्यवाह एवमेवेति, सर्वपदानां लैकिकवैदिकावि

<sup>ु, \*</sup> निश्चिता इति पाः।

भागेनेत्यर्थः । यथाऽवस्थितसंसर्गविशेषवे।धकत्वं चेति सिट्टार्थपरं वाक्यं सिट्टार्थपरे वाक्यं सिट्टार्थपरे वाक्यं सिट्टार्थपरे वाक्यं सिट्टार्थपरे स्यात् न तु सिट्टार्थपराणां कार्यार्थपरत्वं कल्पनीयमिति भावः । इत्यादिनिर्वन्धः इति, ग्रादि-शब्देन सर्वशब्दानां कार्यपरत्वं क्रत्स्वस्य वेदस्य कार्याभिधायित्वं च गृद्धाते सिट्टार्थं व्यत्पत्तिसम्भवात् कार्यार्थं एव व्यत्पत्तिरित्यादिनिर्वन्धोऽनुपपव इत्युक्तं, ततः किमित्यन्नाह ग्रत इति, एवं सिट्टार्थं ग्राद्धा व्यत्पत्तिकृता तदः भावेऽपि ब्रह्मणः सिट्टिमुपपादयित ग्रपि चेति, विशिषन् विषयः ग्रवच्छे-दकः कार्यस्थावच्छेदका यागदानादयः ग्रन्नोपासनं विषयः उपासनाव-चिद्यकार्याधिकृतः तन्नाधिकारी तत्र तादर्थने।धवान् तस्य विशेषणं फलं फलत्वेन सिट्टी

एवमेव सर्वपदानां स्वार्थाभिधायित्वं, संघातिवशेषाणां च यथाऽविस्थितसंसर्गविशेषवाचित्वं च जानातीति कार्यार्थ एव व्युत्पित्तिरित्यादिनिर्वन्यो निर्निबन्यनः, श्रतः परिनिष्पन्ने वस्तुनि शब्दस्य बेधिकत्वशत्यावधारणात्सर्वाणि वेदान्तवाक्यानि सकलजगत्कारणं सर्वकल्याणगुणाकरमुक्तलक्षणं ब्रह्म बेधियन्त्येव।
श्रिप च कार्यार्थ एव व्युत्पित्तरस्तु वेदान्तवाक्यान्यप्युपासनविषयकार्याधिकृतिवशेषणभूतफलत्वेन

उदाहरणत्रयं दर्शयित विधिवाक्यप्रतिपवस्वह्रपस्य फलस्याप्ययेवादो-क्तविशेषणत्वाभ्युपगमे उदाहरणं दुःखासिभित्र इत्यादि फलह्रपस्यैवार्थवा-द्रप्रतिपवस्याभ्युपगमे उदाहरणं रात्रिसत्रप्रतिष्ठा न केवलं विहितफलस्यैव विधेयविरोधिफलस्याप्यर्थवादोक्तस्याङ्गीकारे उदाहरणम् अपगारणशत-यातनासाध्यसाधनभावः । उपासनवाक्यं किं तत्र ब्रह्मणः फलत्वं कर्याम-त्यत्राह तथा होति, अस्मिन्वाक्ये न विधिश्रवणिमिति शङ्कायां फलितम-र्थमाह परप्राप्तीति, फलसम्बन्धश्रवणे विधिकत्यनस्य न्याय्यत्वादिति- भावः स्वर्गविशेषणदुः खासिम्भिन्नत्वादिवत् ब्रह्मस्वरूपेण सह तिहुशेषणस्यापि सिहुिरित्याह स्रनेति, ब्रह्मस्वरूपं तिहुशेषणं च सिद्धातु ततः किमित्यत्राह तदन्तर्गतिमिति, तदन्तर्गतं ब्रह्म तिहुशेषणान्तर्गतिमत्यर्थः एवमै।पनिषद्वापासनविधीनां फलत्वेन ब्रह्मणः सिहि्हत्ता । स्रथ सर्वविधिसाधारणोत्तिह्यते एवं चेति, स्र्यंवादानां स्तावकत्वसिद्धार्थं स्वार्थं तात्पर्यमन्नोच्यते, एवं च सित विध्युपयाग्यर्थं ष्व्यस्यानन्त्र्येषु सित्स्वत्यर्थः

दुःखासम्भिन्नदेशविशेषरूपस्वर्गादिवद्रात्रिसत्रप्रतिष्ठावदपगारणश्रतयातनासाध्यसाधनभाववञ्च कार्य्योपयागितयैव सर्वं बोधयन्ति—तथा हि ब्रह्मविदाप्रोति परमित्यत्र ब्रह्मोपासनविषयकार्याधिकृतिविशेषगभूतफलत्वेन ब्रह्मप्राप्तिः श्रूयते, परप्राप्तिकामा ब्रह्म
विद्यादिति, अत्र प्राप्यतया प्रतीयमानं ब्रह्मस्वरूपं
तिद्वशेषणं च सर्वं कार्यापयोगितयैव सिद्धं भवति तदन्तर्गतमेव जगत्स्रष्टृत्वं संहर्त्तृत्वमाधारत्वमन्तरात्मत्वम् इत्याद्युक्तमनुक्तं च सर्वमिति न किंचिदनुपपन्नम्।

प्रमाणान्तरिवहद्वत्वे तत्प्रतिपादियतुं न शक्कोति शास्त्रिमित्यविहद्वा दत्युक्तं, प्रमाणान्तरिसद्वत्वेऽप्यनुवादः स्यादित्यपूर्व्वाश्चेत्युक्तम् । विध्युपयो-गित्वेनार्थवादानामपि स्वार्थे प्रामाण्ये द्रमिडाचार्ययन्यमाह यथोक्तमिति, ग्रसद्गुणक्रयनं हि स्तृतिः तत्कथमसता स्तृत्यनुपपित्तिरित्याह एतदुक्तमिति, ग्रयं न्याया न केवलमवदानस्तृतिमात्रविषयः ग्रिपि तु सर्वार्थवादसाधारण दति च दर्शयितुमेतदुक्तं भवतीत्यारम्भः, ग्रदृष्टक्षपानुगुणानित्यनेनानुवा-दक्ष्पत्वं बाधितत्वं च व्याकृत्तम्, ग्राराध्यदेवतास्तृतिद्वारा कर्म्मणः स्तृत्या च कर्मणि प्ररोचनां कुर्वन्तोऽर्थवादास्तद्गुणासद्वावे तत्कृतीत्वर्षाऽपि ना-स्तीति कर्म्मणि प्ररोचनां जनियतुं न शक्ताः स्युरित्यर्थः । ग्रनयैव दिशेति विध्यपेतितार्थिसिद्वित्यायाचार्मता स्तुतिक्षपद्यते यवं च सित मन्तार्थवादगता हाविरुद्धा अपूर्वाश्चार्थाः सर्वे विधिशेषतयैव सिद्धा भवन्ति। यथोक्तं द्रमिडभाष्ये-ऋणं हि वै जायते इति श्रुतेरिति उपक्रम्य यदाप्यवदानस्तुतिपरं वाक्यंतथाऽपि नासता स्तुतिरुपपदात
इति, एतदुक्तं भवति सर्वो हार्थवादभागा देवताराधनभूतयागादेः साङ्गस्याराध्यदेवतायाश्चादृष्टुरूपान्
गुणान् सहस्रशो वदन् सहस्रशः कर्म्मणि प्राशस्त्यबुद्धिमुत्पादयति तेषामसद्भावे प्राशस्त्यबुद्धिरेव न स्यादिति
कर्मणि प्राशस्त्यबुद्धार्थं गुणसद्भावमेव वेषध्यतीति
श्रनयैव दिशा सर्वे मन्त्रार्थवादावगता हार्थाः सिद्धाः।
श्रिप च कार्यवाक्यार्थवादिभिः किमिदं कार्यत्वं नामिति
वक्तव्यं कृतिभावभाविता कृत्यदेश्यतेति चेत् किमिदं
कृत्युद्देश्यत्वं यदिधकृत्य कृतिर्वर्तते तत्कृत्युद्देश्यत्वमिति चेत्

दित न्यायाळ्वेत्ययेः । मन्त्रार्थवादगता इति त्रर्थवादवन्मन्त्रगता त्रये।
ग्रापि सिद्धा इत्यर्थः । छागस्य वर्गया मेदम इति मन्त्रोक्तळ्छागः पशुना
यज्ञेतिति विधेरपेत्वितत्वात्तदभ्युपगते। हि धात्वर्थः । स्तुतिपराणामिप
मन्त्राणां स्वार्थे तात्पर्यं न चेत्स्तावक्रत्वं न सिद्धाति ज्ञनुळेयार्थप्रकागः
कत्वमिप मन्त्राणां स्वार्थे तात्पर्याभावे न सिद्धाति इदृशदेवताकङ्कः
मंति हि तत्प्रकागनं, तच्च देवतास्वरूपादौ तात्पर्यादेव सिद्धातीत्पर्यः ।
एवं सिद्धार्थे व्युत्पत्तिस्तदभावे ऽपि विधिशेषतया ब्रह्मणः सिद्धिः
रचाक्ता । ग्रथ पराक्तं कार्यमनुपपविमत्याह ग्रिप चेति, भावार्थस्य कर्मने
ग्रोऽपि क्रतिसाध्यत्वमित्त स्वगादेरिद्यत्वमस्तीति तदुभयव्यावर्तकं क्रतिः
प्राधान्यं क्रत्युद्देश्यत्विमिति वृतीयाक्रारः कार्यस्याभ्युपगम्यते परैस्तस्य

प्राधान्यादेव क्वत्स्ववेदतात्पर्यभूमित्वं चोच्यते, उत्तं कार्यमण्णं प्रतिपाद-यता वेदस्य प्रामाण्यमिति टीका, कार्यमण्णं प्रधानतया प्रतिपादयत इति च पञ्चिका, क्वतिसाध्यं प्रधानं यत्तत्कार्यमिभधीयते इति

पुरुषव्यापाररूपायाः कृतेः काऽयधिकारा नाम यत् प्राप्तीच्छया कृतिमुत्पादयति पुरुषः तत्कृत्युद्देश्य-त्वमिति चेत् इन्तं तर्ह्हं इष्टत्वमेव कृत्युद्देश्यत्वम् ।

श्रथैवं मनुषे इष्ट्रस्यैव रूपद्वयमस्ति इच्छाविषय-तया स्थितिः, पुरुषप्रेरकत्वं च, तत्र प्रेरकत्वाकारः कृत्युद्देश्यत्वमिति, से।ऽयं स्वपत्ताभिनिवेशकारिता वृथाश्रमः, तथा हि इच्छाविषयतया प्रतीतस्य

च, तत्मक्ररणं स वृतीयाकाराँ उच्च द्रव्यते, किमित्यादिस्पष्टं साध्यत्वदर्शनाय क्षतिभावभावितेत्युक्तं, सा स्वर्गादेरप्यस्तीति तद्भावृत्त्यर्थं कृत्युद्वेश्यतेत्युक्तं, तां दूषियतुं एच्छिति किमिदमिति, परिहरित यदिधक्रत्येति,
स्वप्रयोजनसाधनत्वात्स्वकीयत्वबुद्धिर्द्धाधकारः, यदिधक्षत्येति यत्साध्यतयाऽवलब्येत्यर्थः । पुरुषबुद्धिरूपोऽधिकारः पुरुषव्यापारहृपक्षतेनं सम्भवतीत्यभिप्रायेणाह पुरुषेति, चचाह यत्प्राप्तीति, क्षतिमत्पुरुषेद्धत्वमिति फलितं
दूषयति हन्त तहीति, एवं वृतीयाकारस्य परोक्तस्य तयोरन्यतरात्मकत्वे
पर्यवसानमुक्तम् । पुनः परमतं शङ्कते अयैविमिति, सोपालम्भं परिहर्त्तुमुपक्रमते सीऽयमिति, कयं वृयात्रम दत्यचाह तथा हीति, यदेष्टस्योपायान्तरेण सिद्धिः तदा न स्वयं प्रवर्तते यदा स्वप्रयवादिष न सिद्धाति
तदाऽपि न प्रवर्तते यदो स्वप्रयवादेव सिद्धाति तदा प्रवर्तते इति प्रेरकत्वं
नाम क्षतिसाध्यत्वान्तर्भूतमित्यर्थः । ननु स्वक्रतिसाध्यत्वसत्तया न प्रवृत्तिः
ग्रिष त तन्तानादेव प्रवृत्तिरिति तन्त्रज्ञातत्वमेव वृतीयाकार दत्यचाह
दच्छायामिति, ज्ञेयमेवाक रच्चयमभ्युपेतं भवता ग्रस्माकं त्वाकारद्वयमेव
ज्ञेयं तच क्रतिसाध्यत्वम्

स्वप्रयत्नोपपत्तिमन्तरेणासिद्धिये प्रेरकत्वं तत एव प्रवृत्तेः, इच्छायां जातायामिष्टस्य स्वप्रयत्नोत्प-त्तिमन्तरेणासिद्धिः प्रतीयते चेत् तत्विचकीषी जायते ततः प्रवर्तते पुरुष इति तत्त्विवदां प्रक्रिया । तस्मादिष्टस्यकृत्यधीनात्मलाभत्वातिरेकिकृत्युद्देश्यत्वं नाम किमपि न दृश्यते—अथाच्येत इष्टताहेतुश्च पुरुषानुकूलता, तत्पुरुषानुकूलत्वं कृत्युद्देश्यमिति चेत् नैवम्—पुरुषानुकूलं सुखिमित्यनर्थान्तरं तथा पुरुषाननुकूलं दुःखपर्यायम्, अतः सुखव्यतिरिक्तस्य कस्यापि पुरुषानुकूलत्वं न सम्भवति

ज्ञाततया प्रवित्तहेतुः, यस्तृतीयाकारा ज्ञाततया प्रवृत्तिहेतुहत्तहत्वया स एवाकारहुयान्तर्भूत दृत्युक्तिन्त्यर्थः। तस्विवदां प्रक्रियेति न त्वभिनि-विद्यानामित्यर्थः। तस्मादिति निगमयित, परमतं शङ्कते ऋषोच्येतित, दृष्टत्वे हेतुः पुरुषानुकूनत्वं नाम वृतीयाकारः स एव क्रत्यद्वेश्यत्व-मित्यर्थः। परिहर्रात नैविमिति, दृष्टान्तार्थं तथेत्यादिकमुच्यते कार्ये यथा दुःखव्यतिरिक्तत्वात्पुरुषप्रिकूलं न भवति तथा सुखव्यतिरिक्तत्वाद्युक्तवत्वमित् तस्य नास्तीत्यर्थः। ऋच चोद्रयति ननु चेति, सुखव्यतिरिक्तदुःखनिवृत्तावनुकूलत्वदर्शनात्सुखव्यतिरिक्तकार्यस्याप्यनुकूलत्वमुपद्यपद्यत दत्यर्थः। परिहर्गत नैतदिति, दुःखनिवृत्तावनुकूनत्वबु-विभ्रान्तिरिति वद्यन्तुखदुःखयोविवेकं दश्यिति ऋतमित, ततः किमित्यन्त्राह तत्रेति, अनुकूलत्वात्सुखमिष्टं दुःखस्य प्रतिकूलत्वात्तिववित्तरिरिणाटा। एविमिष्टतासाम्यादानुकूल्यभ्रम दत्यर्थः। दुःखनिवृत्तरेपीष्टत्वव-दनुकूलत्वमप्यस्तीत्यनुकूलताबुद्धिनं भ्रमः स्यादित्यज्ञाह तथा होति,

ननु च दुःखनिवृत्तेरिप सुख्च्यतिरिक्तायाः पुरु-

षानुकूलता दृष्टा, नैतत् आत्मानुकूलं मुखम् आत्मप्रतिकूलं दुःखम् इति हि मुखदुःखयोर्विवेकः, तत्रात्मानुकूलं मुखमिष्टं भवति तत्प्रतिकूलं दुःखं चानिष्टम्, अता दुःखसंयोगस्यामद्यातया तिन्नवृत्तिरपीष्टा
भवति, तत एवेष्टतासाम्यादनुकूलताभ्रमः—तथा हि
प्रकृतिसंस्पृष्टसंसारिणः पुरुषस्यानुकूलसंयोगः प्रतिकूलसंयोगः स्वरूपेणावस्थितिरिति च तिस्रोऽवस्थाः,
तत्र प्रतिकूलसंबन्धनिवृत्तिश्च अनुकूलसम्बन्धनिवृतिश्च स्वरूपेणावस्थितिरिव ।

मुक्तस्यानुकूलसंयाग एवेति तद्घावृत्त्यय संसारिण इत्युक्तं, प्रतिकूल-निवृत्तरनुकूलत्वेऽन्यतरनिवृत्तिरत्यतरसंयाग इत्युत्तं स्यात् तदा सुगुप्ता सुख-दुःखयाद्वेयारिप प्रसङ्गः प्रतिकूलिनवृत्तिर नुकूलसंयागः, ऋनुकूलिनवृत्तिः प्रतिकूलसंयागरच भवतीति तस्माद्दुःखनिवृत्तरनुकूलत्वं नान्तीत्यर्थः। त्रत दछतासाम्यादनुकून वबुद्धित्रंत्र एवति निगमयति तस्मादिति, तस्मा-त्सुखर्ज्ञातिरिक्तस्य नियोगस्य अनु हुलत्व ननुपप इमित्याह अत इति, नियो-गस्य सुखव्यतिरिक्तत्वेन झनुकूनत्वं दूषितं नियागः सुखविशेष एवेति, तस्यानुकूतत्वं नाम तृशीयाकारः सम्भवतीति शङ्कायां मुखविशेषत्वं निरा-करोति इष्टस्येत्यादिना, ग्रत्र तृतीयाकार्रूषणे क्रियमाणे ग्रयाद द्वितीयाकारक दूषिता भवति इष्टत्विनरासात्, इष्टस्य-स्वत इष्ट-स्येत्यभिप्राय: । स्वत इष्टत्वं च सुखस्य स्वत ग्रन्देन साधनतया-दछत्वयावृत्तिः नियाग वं-प्रेरकत्वं स्थिरत्वं स्यायित्वमपूर्व्वत्वं प्रमाखान्तरागाचरत्वम्, एतत्सर्वेमिछस्यार्थस्य निर्वतंत्रतयैव सिद्धाति प्रवृत्तिहेतुत्वं द्रष्टसाधनत्वज्ञानात् कालान्तरभाविस्वर्गसाधनत्वात् स्थिरत्वं, तैः किकप्रत्यत्तिसृहत्तिणिकधात्वर्षातिरिक्तस्थिरसाधनत्वादपूर्व्वत्वं चेत्यर्थः ।

तस्मात्प्रतिकूलसंयोगे वर्तमाने तिन्नवृत्तिरूपा स्वरूपेणावस्थितिरपीष्टा भवति, तत्रेष्टतासाम्यादनु-कूलताभ्रमः। स्रतः सुखरूपत्वादनुकूलतायाः नियाग-स्यानुकूलतां वदन्तं प्रामाणिकाः परिह्नसन्ति, इष्ट-स्यार्थविशेषस्य निर्वर्तकतयैव हि नियागस्य नियागत्वं, स्थिरत्वमपूर्वत्वं च प्रतीयते, स्वर्गकामा यजे-तित्यत्र कार्यस्य क्रियातिरिक्तता स्वर्गकामपदसमिभ-व्याहारेण स्वर्गसाधनत्वनिश्चयादेव भवति, न च वाच्यं यजेतेत्यत्र

दछसाधनतयेव नियोगत्विस्यरत्वापूर्व्वत्वप्रतीतिः कयमित्यचाह स्वर्गकाम इति, ननु भृत्यादीनामिछप्रदस्यापि राज्ञा यथा प्राधान्यं तथा स्वप्रधानभूत एव नियोगः प्रतीयते स्वस्यानुष्ठातुरिष्ठप्रदश्च स्याद्राज्ञव-दिति प्रथमं स्वप्रधानतयेव प्रतीतत्वाच स्वत इष्टत्वानुपपत्तिः यथो-क्तम्-त्रात्मिसद्भनुरूनस्य नियोज्यस्य प्रसिद्धये । कुर्वन् स्वर्गादिक्षमपि प्रधानं कार्यमेव नः ॥ इति, इमां शङ्कामनुभाव्य परिहरित न च वाच्य-मिति, कुत इत्यचाह यज्ञेतित हीति, धात्वर्यस्य प्रथमप्रतिपत्रस्यापि द्याक्यार्थानुपयोगिनः परित्यागे दृष्टान्तत्वं गर्भितं तत्कथमिति शङ्कायां स्वर्गकामपदसम्भव्याहारादेव धात्वर्यारिक्तिइहित्याह स्वर्गति, ग्रादि-शब्देन प्राधान्यादि विविद्यतं, ततःकिमित्यचाह तव्वति, तव्व धात्वर्यातिरिक्तत्वम् ग्रतिरिक्तस्य कार्यस्य स्वर्गसाधनत्वप्रतीतिनिवन्धनं, न हि कामी ग्रकामसाधने नियोक्तं शक्यत इति न्याद्यादित्यर्थः । स्वर्ग-साधनत्वप्रतीतिनिवन्धनत्वं च कुत इत्यचाह सम्भव्याहृतेति, इतर-पदार्थान्वययोग्यस्यैव पदान्तरप्रतिपाद्यत्विमिति हि लेकिन्युत्पत्तिभङ्गेना-पूर्व्वस्य वाद्यत्वं कल्पितिमत्यर्थः ।

प्रथमं नियागः स्वप्रधानतयैवं प्रतीयते स्वर्गका-

मपदसमिभव्याहारात्स्वसिद्धये स्वर्गसिद्धानुकूलता च नियोगस्येति यजेतेति हि धात्वर्थस्य पुरुषप्रयत्नसा-ध्यतेव प्रतीयते, स्वर्गकामपदसमिभव्याहारादेव धात्व-र्थातिरेकिणा नियोगत्वं स्थिरत्वमपूर्वत्वं चेत्यादि ह्यवगम्यते, तच्च स्वर्गसाधनत्वप्रतीतिनिबन्धनं सम-भिव्याहृतस्वर्गकामपदार्थान्वययाग्यं स्वर्गसाधनमेव कार्यं लिङादयोऽभिदधतीति हि लेकिव्युत्पत्तिरिप तिरस्कृता। एतदुक्तं भवति

दत्तरपदार्थान्वयये।यस्येव पदान्तरप्रतिपाद्मत्वं तत्स्रुतः धात्वं स्य प्रथमप्रतिपद्मत्वस्थाने कि प्रयोजनीमत्यत्राह एतदुत्तं भवतीति, पदा-र्थान्वयये।यस्येवेतरपदप्रतिपाद्मत्वं युक्तम् ग्रन्विताभिधायित्वाद्वाश्च्यस्य-त्यर्थः । ये।यं च किमित्यत्राह तच्चेति, प्रथममनन्यार्थतया कार्यं प्रतिप-दमस्तु तथाऽपि तदनुषपद्ममत्याह ग्रत इति, ग्रतः साधनस्येव वाक्या-र्थान्वयादेत्वादित्यर्थः । यथा प्रथमप्रतिपद्माऽपि धात्वयंभूता क्रिया वाक्या-र्थान्वयाये।यत्वात्त्रपरित्यक्ता तथा स्वप्रधानतया प्रथमप्रतिपद्मपि वा-क्यार्थान्वयाये।यत्वात्त्रत्याच्यमित्यर्थः । उदाहरणं दर्शयति ग्रत एवेति, ग्रत एव प्रथमं प्रतिपद्मस्यापि वाक्यार्थान्वयान्दंस्य त्याज्यत्वादित्यर्थः । एवमित्यादि स्पष्टम् । एकपदत्रवणवेतायामनन्यार्थतया प्रथमप्रतिपत्तिरेव नास्तीत्याह कार्येति, न कार्यमनन्यार्थं प्रतीयते इति गुरुवचनं सङ्ग-च्छते । कृत दत्यत्राह व्युत्पत्तीति, नियोगस्यानुकूलत्वे प्रमाणाभाद्यमुपसंह-रित ग्रत इति, ग्रतः सुखस्येव पुरुषानुकूलत्वाद्मियोगस्य च सुखनिमित्त-त्वाच्येत्यर्थः । यद्वा केवलविधिपदेन दुःखरूपधात्वर्थमात्रयतीतेः पदा-नरसम्मित्याद्वतार्थविशेषस्य साधनतया प्रतीतेरचेत्यर्थः ।

समभिव्याहृतपदान्तरवाच्यार्थान्वययेग्यमेवेय-तरपदप्रतिपाद्यमित्यन्विताविधायिपदसंघातरूपवा- काश्रवणसमनन्तरमेव प्रतीयते, तच्च स्वर्गसाधनरूपम्, श्रतः क्रियावदनन्यार्थता ऽपि विरोधादेव परित्यक्तेति, श्रत एव गङ्गायां घोष इत्यादे। घोषप्रति वासयाग्यार्थी-वस्थापनपरत्वं गङ्गापदस्याश्रीयते, प्रथमं गङ्गापदेन गङ्गार्थः स्मृत इति गङ्गापदार्थस्यैवोपयत्वाच्च वाक्यार्थान्वयीभवति, एवमत्रापि यजेतेत्येतावन्मात्रश्रवणे कार्यमनन्यार्थं स्मृतमिति वाक्यार्थान्वयसमये कार्यस्यानन्यार्थंता नावतिष्ठते, कार्याभिधायिपदश्रवणवेलायां प्रथमं कार्यमनन्यार्थं प्रतीतमित्येतदपि न सङ्गच्छते व्युत्पत्तिकाले गवानयनादिक्रियाया दुःखरूपाया इष्टविशेषमाधनतयेव कार्यताप्रतीतेः,श्रता नियागस्य पुरुषानुकूलत्वं सर्वलाकविरुद्धं नियागस्य मुखरूपपुरुषानुकूलसुखरूपतां वदतः स्वानुभवविराधश्च

योग्यानुपलम्भं दूषणमाह नियोगस्येति, यागादिजन्यपरमापूर्व्वस्यान्त्येष्ट्यनन्तरभावित्वात्तद्भावृत्त्ययं कारीयां वृष्टिकामा यजेतेत्युक्तं, यद्मपीति वृष्ट्यादिसिद्धानियमान्तियोगोऽनुपपन्न इति तदनुकूलत्वाननुभव इति चेन्न वृष्ट्याद्धासिद्धापि नियमेन नास्तीति कदाचित् नियोगः
सिध्यतीति तदानीं नियोगसुखाननुभव इति योग्यानुपलम्भ इत्यर्थः
तिस्मिन्निति, तस्मिन्नियोगे अनुकूलतापयायसुखत्वानुभूतिने विद्यत
इत्यर्थः । एवमिति स्पष्टम् । अन्नायमर्थे उक्ते भवति किं केवलेन कार्याभिधायिपदेन स्वप्रधानतया कार्यप्रतीतिः, उत पदान्तरसम्भित्याद्वृतेन,
न तावत्केवलेन तत्र दुःखरूपधात्वर्षमात्रप्रतीतेः, एवं स्वप्रधानतया
प्रथमं कार्यपदेन प्रतिपन्नमस्तु तथाऽपि वाक्यार्थानुपयोगित्वात् न तावत्
प्रतिपात्वं क्रियावत् न च पदान्तरसम्भित्याद्वतेन इष्टस्यार्थान्तरस्य

साधनत्यैव प्रतातिः। एवं स्वप्रधानतायां प्रमाणाभावावियोगस्य सुख-स्वरूपत्वं न सम्भवति । किञ्च योग्यानुपत्तम्भरूपबाधकप्रमाणबाधितं चेति क्षतिं प्रति शेषित्वं क्षत्युद्देश्यत्विमिति नत्तणवाक्यं दूषयित क्षतिमि-त्यादिना किमित्यद्दि स्पष्टम्। शेषशेषित्वं नत्त्रणं पराभिमतमाशङ्कते कार्येति, क्षत्युद्देश्यत्वं दूषयित—

कारीयां वृष्टिकामा यजेतेत्यादिषु सिद्धेऽपि नियागे मृष्ट्यादिसिद्धिनिमित्तस्य वृष्टिव्यतिरेकेण नि-यागस्यानुकूलता नानुभूयते । यद्यप्यस्मिन् जन्मनि वृष्ट्यादिसिद्धेरिनयमः, तथाऽप्यनियमादेव नियागसि-द्धिरवश्याश्रयणीया तस्मिन्ननुकूलतापर्यायसुखानुभू-तिर्न विद्यते, एवमुक्तरीत्या कृतिसाध्येष्टत्वातिरेकि-कृत्युद्धेश्यत्वं न विद्यते, कृतिं प्रति शेषित्वं कृत्युद्धेश्य-त्वमिति चेत् किमिदं शेषित्वं किञ्च शेषत्विमिति दक्तव्यं, कार्यप्रतिसम्बन्धी शेषः ।

एवमिति, कार्यप्रतिष्ठम्बन्धिप्रतिष्ठम्बन्धित्वं हि कार्यत्वमेवेत्यर्थः।
ततः किमित्यबाह कार्यत्वमेवेति, कार्यत्वं नाम अत्युद्देश्यत्वं, अत्युद्देश्यत्वं च कार्यत्वमित्युक्तं भवति, अत्युद्देश्यत्वं अतिशिषत्वं अतिशिषत्वं च कार्यत्वमित्युक्तं भवति, अत्युद्देश्यत्वं अतिशिषत्वं अतिशिषत्वं अतिशिषत्वं अत्युद्देश्यत्वमेव अत्युद्देश्यत्वं मित्युक्तं भवतीत्यर्थः। पराद्रेश्यत्वम्भात्रित्वाप्रकृतं शेषत्वभित्तम्, उद्देश्यत्वं नामिति स्पष्टं, पुरुषस्यिति न हि अतेः पुरुषव्यापारक्षपायाः प्रयोजनं नामास्ति, तस्मात् अतिप्रयोजनं नाम अतिमत्युक्षस्य अत्यारम्भप्रयोजनमेत्र, तच्चे अत्वर्धात शास्यत्वान्तरः भूतमित्यर्थः कस्तिर्वं शेषशेषिभाव इत्याकाङ्गायां शेषः परार्थत्वादिति सूत्रं व्याचिटे अयमेव हीति, परग्तातिशयाधानस्यायागव्यवच्देदश्चेच्छेषिएयतिव्याप्तः, स्रत्ययोगव्यवच्छेदश्चेदसंभव इति तदुभयव्यावृत्त्यर्थं परगता

तिशयाधानेच्छयोपादेयत्वमेव यस्य स्वरूपमित्युक्तं, शेषभूतस्य स्वगता-तिशयाधानमपि परगतातिशयाधानार्धमित्यर्थः । स्वेच्छा वा परेच्छा वा न तत्र नियमः

तद्यतिसम्बन्धित्वं शेषित्वमिति चेत्, एवं तर्हि कार्यत्वमेव शेषित्वमित्युक्तं भवति, कार्यत्वमेव विचार्यते पराद्देशेन प्रवृक्तकृतिव्याप्त्यर्हत्वमेव शेषत्वमिति चेत् काऽयं पराद्देशे नामेति अयमेव हि विचार्यते, उद्देश्यत्वं न मेप्सितसाध्यत्वमिति चेत् किमिदमीप्सितत्वं कृतिप्रयोजनत्वमिति चेत् पुरुषस्य वृत्यारम्भ-प्रयोजनमेव हि कृतिप्रयोजनं, स चेच्छाविषयः कृत्य-धीनात्मलाभ इति पूर्व्वोक्त एव, अयमेव हि सर्वत्र शेषशेषिभावः परगतातिशयाधानेच्छया उपादेय-त्वमेव यस्य स्वरूपम्

ययासम्भवमेव, न हि शेषभूतस्य ब्रोह्मादेः शेषिणा यागस्यापीच्हा-सम्भवः तत्रान्येच्छयेव ह्युपादेयत्वं, तता यथान एवार्यः। इदं शेषित्वं पराभ्यपेतस्य कार्यस्य न सम्भवति फलात्यतीच्छयेवेगपादेयत्वात्तस्याशेषि-त्वमेव, उत्तलवणात्य वैदिकादाहरणं दशंयति फलात्यतीति, अन्यत्सवं ब्रोह्मादि लेशिककादाहरणमाह गर्भेति, श्रीपिन्छदोदाहरणमाह एवमिति, नित्यस्यानित्यस्य चेत्युभयविभूतिक्वाते ईश्वरस्य चिद्रचिताश्च शेषित्वं शेवत्वं च प्रामाणिकं चेदुन्तलवणं तत्र वर्त्तत, किं तत्र प्रमाणिमत्यत्राह सर्वस्य वशीत्यादि, तस्मात्माभाकरोक्तं निरूपकेषु न शोभत इत्याह क्रतीति, कार्यानुबन्धिनमयर्थे दूषयति श्रीप चेत्यादिना, कार्ये स्वकीयत्वबुद्धि-मावियोज्यः, तत्साधने कर्म्यण स्वकीयत्वबुद्धिमानधिकारी तदनुष्ठाता कर्तिति तिस्रोऽवस्याः तत्र यज्ञेतित्यादिपदैः नियोज्यसामान्यं प्रतिपवम् । स शेषः, परः शेषी, फलोत्पत्तीच्छया यागादेस्तत्प्रयत्नस्य चापादेयत्वं यागादिसिद्धीच्छयाऽन्यत्सर्वमुपादेयम्, एवं गर्भाधानादीनामपि पुरुषविशेषातिशयाधानेच्छयापादेयत्वमेव स्वरूपम् । एवमीश्वरगतातिशयाधानेच्छया उपादेयत्वमेव चेतनाचेतनात्मकस्य नित्यस्यानित्यस्य च सर्वस्य वस्तुनः स्वरूपमिति
सर्वमीश्वरशेषभूतं सर्वस्य चेश्वरः शेषीति सर्वस्य
वशी सर्वस्येशानः पति विश्वस्येत्याद्युक्तं,—कृतिसाध्यं
प्रधानं यत्तत्कार्यमभिधीयत इति—अयमर्थः श्रद्धधानेष्वेव शाभते।

स्वर्गेकामादिपदैनियाज्यविशेषः समर्प्यत इति प्राभाकरैः षष्ठाद्या-धिकरणे प्रपञ्चितं, तद् दूषयति स्वर्गकामद्दत्यादिना, कर्तृवाचित्वं शब्दानुसासनिसद्वं न तु नियोज्यवाचित्वम्, त्रतः स्वर्गन्नामादिपदान्यपि न नियोज्यविशेषसमर्पकाणीति दूषणग्रीरं लक्षारवाच्यक्रवृविशेषस-र्पेणपराणां स्वर्गकामादिपदानां नियाज्यविशेषसमर्पेणपरत्वं शद्धान्-शासनविष्टुमित्यस्यायमभिपायः कर्तृवाचिना लक्षारस्यापि नियाज्यः समपेणपः त्वं शब्दानुशासनविष्दुमिति पूर्वपत्तयुक्तिं शङ्कते साध्येति, न हि काम्यकामः साधने नियोक्तुं शस्यते इति न्यायात्स्वर्गकामस्यास्वर्ग-साधने कर्तृत्वान्वया न घटत इति इतीयं पूर्वपते युक्तिरगत्या शिङ्कता। परिहरति नियोज्यत्वेति, स्वर्गकामस्यास्वर्गसाधने नियोज्यत्वान्वयोऽपि न सम्भवती तिनियोज्यविशेषसमपेणपरत्वमप्यप्ययुक्तं, तदुपपत्तयेस्वर्गसाधन-त्वं कार्यस्य निश्चीयते इति चेत्कर्तृविशेषसमपेकत्वोपपत्तये स्वर्गसाधनत्वं निश्चीयतां नियोज्यत्वं कर्तृत्वं वास्वर्गन्नामस्या स्वर्गप्राधने नीपपद्मते । त्रत उभयपत्तेऽपि कार्यस्य स्वर्गसाधनत्वनिश्चयसापेत्रत्वमविशिद्धम्, दयान्विशेषः कर्तुर्ने कारवाच्यत्वात्स्वर्गकामादिपदानां कर्तृविशेषसमपे-

णपत्वं शब्दानुशासनाविष्टुं नियोज्यस्य लकारवाच्यत्वाभावात् स्वर्ग-कामादिपदानां नियोज्यविशेषसमपेणपरत्वं शब्दानुशासनविष्टुमित्यर्थः। तदु\*दाहरणेन विशदयति ययेति,

श्रिप च स्वर्गकामीयजेतित्यादिषु लकारवाच्यकत्रृंविशेषसमपंणपराणां स्वर्गकामादिपदानां नियाज्यविशेषसमपंणपरत्वं शब्दानुशासनविरुद्धं केनावगम्यते—साध्यस्वर्गविशिष्टस्य स्वर्गसाधनने कर्तत्वान्वया न घटत इति चेत् नियोज्यत्वान्वयोऽपि
न घटत इति हि स्वर्गसाधनत्वनिश्चयः। स तु शास्तसिद्धे कर्त्तृत्वान्वये स्वर्गसाधनत्वनिश्चयः क्रियते यथा
भाक्तुकामोदेवत्तगृहं गच्छेदित्युक्ते भाजनकामस्य
देवदत्तगृहगमने कर्त्तृत्वश्रवणादेव प्रागज्ञातमपि
भाजनसाधनत्वं देवदत्तगृहगमनस्यावगम्यते।

एवमत्राणिति, स्वर्गकामस्य यागे कर्तृत्वत्रवणात् प्रागजातमपि यमगस्य स्वर्गसाधनत्वमवगम्यत इत्यथंः । इयान्विशेष इत्यभिप्रायमाह न क्रियान्तरं प्रतीति, कथं क्रियान्तरं प्रति कर्तृत्या श्रवणम् श्रस्य क्रियान्तरं कर्तृत्वक्ष्यनं च किमित्यचाह यजेतिति हीति, कथं बुद्धौ कर्तृत्वक्षत्यनं क्षतं भवतीत्यचाह बुद्धौरिति, उक्तार्थं तद्भन्यमुदाहर्रात यथोक्तमिति, नियेत्वयस्वं कर्तृत्वानुगुणमिति तत्परत्वमाश्रीयते इति शङ्कते यष्टृत्वेति, परिहरित देवदन इति, एवं यद्धिकृत्य क्षतिवेतिते तत्कृत्युद्देश्यमिति पत्ता दूषितः, प्रेरकृत्वं क्षत्युद्देश्यत्विमित वादश्च निरस्तः । श्रयात्स्वत इष्टत्वं चापास्तं क्षति प्रति शिषत्वं क्षत्युद्देश्यत्विमित च प्रतिचित्नं क्षति फलिवशेष

<sup>\*</sup> तदुदाऋरणानि विश्वदयतीति पाः।

क्षत्यद्भेश्यिमत्यादेरप्युक्तरीत्या दूषणं मूचितम् । एते मुखभेदाश्च बहु-ग्रन्थकारिविविधिता दत्यत्र ते प्रत्युक्ताः । कार्य्यानुबन्ध्यर्थान्तरमिष परोक्तं दूषितं, पूर्वं ब्रस्ट्याः फलतया सिद्धिस्तावकत्विसद्धर्यं तत्सिद्धिश्चेत्युक्ते-त्राथ फलसाधनतया सिद्धिस्पपाद्यते त्रय्यात्कार्यस्य साधनतया सिद्धि-श्चोपपाद्यते ।

यवमत्रापि भवतीति न क्रियान्तरं प्रति कर्तृतया श्रुतस्य क्रियान्तरं कर्त्तृत्वकल्पनं युक्तं, यजेतिति हि यागकर्त्तृतया श्रुतस्य हि बुद्धौ कर्त्तृत्वकल्पनं क्रियते बुंद्धौ कर्त्तृत्वकल्पनमेव हि नियोज्यत्वं, यथोक्तं—नियोज्यः स च कार्यं यः स्वकीयत्वेन बुध्यते । इति, य-ष्टृत्वानुगुणं तद्बोद्धृत्वमिति चेत् देवदक्तः पचेदिति पाके कर्त्तृतया श्रुतस्य देवदक्तस्य पाकार्थगमनं पाकानुगुणमिति गमने कर्त्तृत्वकल्पनं न युज्यते । किञ्च लिङादिशब्दवाच्यं स्थायिरूपं किमित्यपूर्वमाश्रीयते-स्वर्गकामपदसमित्र्याहारानुपपक्तेरिति चेत् काऽत्रा-ऽनुपपक्तिः—सिषाधियिषतस्वर्गा हि

किञ्चेति, न केवलं प्राधान्यासिद्धिः ग्रापि तु साधनतया स्वरूपसिद्धिरनु-परपपनेत्यर्थः । लिङादिरित्यादि स्पष्टं सिषायिषितेत्यादि, न हि काम्य-कामसाधनेऽपि नियोक्तं शक्यते इति न्यायात्, सिषाधियिषतस्वर्गस्य विधी-यमानं तत्साधनमेव तत्र कालान्तरभाविषलस्य चिषकिक्षियायाः साधन-त्वाभावादपूर्व्वक्षृप्तिरित्यर्थः । परिहरित ग्रनाघातेति, भगवच्छव्दः फलप्र-दानानुगुणज्ञानशक्त्यादिवाष्क्रस्यपरः, नारायणशब्दः प्राप्तिपरः, ईश्वरान्त-

<sup>\*</sup> सुबद्धमिति पाः।

<sup>†</sup> बुद्धेः इति धारा

रसायेवत्वकावृत्तिपरः परमेश्वरशब्दः । वेदविद्वचादश्यति यथाह्याति, भाष्ययन्यं व्याचष्टे फलेति, ज्ञात्मानिमिति पदं व्याचष्टे इन्द्रादीति, इन्द्रा-विदेवतामुखेनेतीन्द्रादिशब्दवाच्यत्यमित्यन्वयः । ज्ञात्मान्तरव्यावृत्त्ययं परमात्मानिमिति पदं, भगवक्कब्दः पूर्व्वत्

स्वर्गकामस्तस्य स्वर्गकामस्य कालान्तरभाविस्वर्गसिद्धाः चणभिङ्गनी यागादिक्रिया न समर्थित चेत्
अनाचातवेदिवद्धन्तानामियमनुपपितः सर्वैः कर्म्मभिराराधितः परमेश्वरा भगवाद्वारायणस्तत्तिष्टुं फलं
ददातीति वेदविदा वदन्ति—यथाहुर्वेदराविदग्नेसराद्रमिडाचार्याः—फलसम्बिभ\*न्त्सया हिकर्म्मभिरात्मानं
पिप्रीषन्तीति स प्रीते।ऽलं फलायेति शास्त्रपर्यादा—
इति, फलसंबन्धेच्छया कर्म्मभिर्यागदानहोमादिभिरिन्द्रादिदेवतामुखेनतत्त्तदन्तर्यामिरूपेणावस्थितमिन्द्रादिशब्दवाच्यं परमात्मानं भगवन्तं वासुदेवमारिराधयिषन्ति, स हि कर्म्मभिराराधितस्तेषामिष्टानि फलानि
प्रयच्छतीत्यर्थः, तथा च श्रुतिः—इष्टापूर्तं बहुधा जातं
जायमानं विश्वं विभक्तं भुवनस्य नाभिरिति, इष्टापूर्र्तमिति सक्तलश्रुतिस्मृतिचादितं कर्म्मोच्यते।

वास्त्वेत्रशब्दोऽन्तरात्मत्वे प्रमाणक्योतकः, सर्वत्रासी समस्तं चेत्यादि श्रुतिप्रमाणं दर्शयित तथा चेत्यादि । तद्वाक्यं व्याचिष्टे सकलेति, श्रौतमिष्टं क्रम्मे स्मातं पूर्ते कर्म्मे । विश्वं विभर्तीत्येतद्व्याचिष्टे इन्द्राग्नीति,
नानादेवताकत्वेन प्रतीयमानं कर्म्मेजातमेकदेवताक्रमित्यर्थः । भुवनस्य
नाभिरिति नाभिवजाभिरित्याधारत्वाभिप्रायेण तद्व्याचिष्टे बस्नेति, केन

<sup>\*</sup> फलसम्बित्रतस्येति पाठस्तु पुनरयुक्तः सनि नले।पनिमित्तविरद्वात् ।

प्रकारेण धारक इत्यचाह तैस्तैरिति, श्रभिमतफलदावृत्वमुखेन धारक-त्वामत्यर्थः । भिन्नदेवताकत्वेन विधीयमानं कर्म कयमेकदेवताक-मिति शङ्कायां मन्त्रस्योत्तराहुं व्याचष्टे श्रानीति, अन्यादिदेवताकत्वेन विधीयमानानामेकदेवताकत्वं तत्तदन्तरात्मभूतपरब्रह्माराधनरूपत्वादि-त्यर्थः । भुवनस्य नाभिरित्यनेन प्रतिपादितफलप्रदत्ववैशद्याय तदे-वाग्निरित्यादिसामानाधिकरण्यस्य शरीरात्मभावनिबन्धनत्ववैशद्याय च भगद्वचनमाह यथाक्तिमिति,

तद्धिश्वं बिभर्त्ति इन्द्राग्निवरुणादिसर्वदेवतासं-बन्धितया प्रतीयमानं तत्तदन्तरात्मतयाऽवस्थितः परमपुरुषः स्वयमेव बिभर्त्ति-स्वयमेव स्वीकराति, भुवनस्य नाभिः-ब्रह्मज्ञत्रादिसर्ववर्णपूर्णस्य भुवनस्य धारकः तैस्तैः कर्म्मभिराराधितस्तत्तदिष्टफलप्रदा-नेन भुवनानां धारक इति नाभिरित्युक्तः, ऋग्नि-वायुप्रभृतिदेवतान्तरात्मतया तत्तच्छब्दाभिधेये।ऽय-मेवेत्यात्त तदेवाग्निस्तद्वायुस्तत्सूर्यस्तदु चन्द्रमाः, इति, यथाक्तं भगवता-या या या यां तनुं भक्तः .श्रद्धयाऽर्चित्मिच्छति। तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेव िंदधाम्यह्रम् ॥ स तया श्रद्धया युक्तस्तस्याराध-नमीहते । लभते च ततः कामान् मयैव विहितान् हि तान् ॥ यां यां तनुमिति इन्द्रादिदेवतावि-शेषास्तत्तदं न्तर्यामितयाऽवस्थितस्य भगवतस्तनवः श्ररीराणीत्यर्थः । अहं हि सर्वयज्ञानां भाक्ता प्रभुरेव चेत्यादि, प्रभुरेव चेति

यावतारशङ्काव्यावृत्त्यथे व्याचछे यां यामिति, तनु-शब्दस्याल्पार्थत्व-व्यावत्त्र्यर्थमाह शरीराणीति, भेाकृत्ववैशद्यायाह ग्रहमिति, प्रभु-शब्दं व्याचिष्ठ प्रभारिति, श्रीविष्णुपुराणवचनमाह यथा चेति, एवं कतिपयवचन-प्रदर्शनमुपनचणार्थम् । ग्रयमर्थः सर्ववेदशास्त्रानुमत इत्याह सेतिहा-सेति, एवं प्रमाणं दर्शितमथायमर्थ उपपच इति वद्दन् घटकं वाक्यं च दर्शयति एवमिति, ग्राराधनप्रकार्विशेषफलविशेषज्ञानवत्ता सर्वे प्रयदेन विविच्चता, सर्वशक्तिमिति तत्तत्मनदानशक्तिरभिष्रेता सर्वे खरं सर्वशिष-णमनेन प्राप्तिहक्ता भवति, सम्पद्धब्दः प्राप्तिवाची पद गताविति धातु-स्संयद्धब्दस्यावयवार्थाऽन्वयस्वारस्यानुगुण्यस्ट्याश्रयेण व्याख्यातः, श्रीगी-ताभाष्ये कर्मणां देवैः संश्रम्धश्चेदन्तर्याप्रिस्थितरत्र कीदृशीत्यन्नाह-

सर्वफलानां प्रदाता चेत्यर्थः। यथा च यज्ञैस्त्विमज्यसे नित्यं सर्वदेवमयाऽच्युत! यैः स्वधम्मंपरैनांथ!
नरैराराधिता भवान्। ते तरन्त्यिखलामेतां मायामात्मिवमुक्तये॥ इति, सेतिहासपुराणेषु सर्वध्वेव वेदेषु
सर्वाणि कर्म्माणि सर्वेश्वराराधनरूपाणि तैस्तैः कर्मभिराराधितः पुरुषोत्तमस्तक्तदिष्टं फलं ददातीति तत्रतत्र प्रपञ्चितम्। यवमेव हि सर्वश्वक्तं सर्वश्वरं
दिभगवन्तमिन्द्रादेवतान्तऽर्यामिरूपेण यागदानदे।मादिवेदीदितसर्वकर्मणां भाक्तारं सर्वफलानां प्रदातारं
च सर्वाः श्रुतया वदन्ति। चतुर्होतारो-यत्र सम्पदं
गच्छन्ति देवैरित्याद्माः, चतुर्होतारो यज्ञाः यत्र परमात्मिन देवेष्वन्तर्यामिरूपेणावस्थित देवैः सम्पदं
गच्छन्ति देवैस्तंबन्धं गच्छन्ति यज्ञा इत्यर्थः। श्रन्तर्यामिरूपेणावस्थितस्य

यन्तर्यामिस्वरूपेणेति, कर्मभिर्देवानां भगवच्छरीरत्वेन परतन्त्रतया संबन्धः स्वातन्त्र्येण संबन्धः परमात्मन एवेत्यर्थः । स्वतन्त्रतया संबन्धे प्रमाणमाह यथोक्तमिति, ततः किं प्रस्तुतानुपपितपिरहारस्येत्यत्राह तस्मादिति, परमपुरुवस्येव फलपदत्वात्तस्य फलसाधनत्वं न कल्यां वाच्यापूर्व्यवादे तस्य वाच्यत्वमिप न कल्यां, व्युत्पत्तिसिद्धृत्वाभावादित्यभिषायः किं प्रयोजनिमिति किमनुपपत्तिशमनं प्रयोजनिमत्यर्थः । जिङाद्यर्थे विशद्यितुमाह एवं चेति, प्रकृत्यर्थस्य कर्तृव्यापारसाध्यताभिधानं विद्योति कर्तृवाचिनामिति, कर्तृवाचिनः प्रत्ययाः प्रकृत्यर्थस्य कर्तृव्यापारसंबन्धमित्रस्य प्रकारमित्रधित तत्र ज् वर्तमानत्या कर्तृव्यापारसंबन्धमिधते भूतः तया जिङादयः कर्तृसाध्यत्या

परमात्मनः शरीरतयाऽवस्थितानामिन्द्रादीनां यागादिसंबन्ध इत्युक्तं भवति, यथोक्तं भगवता—भाक्तारं
यज्ञतपसां सर्वलाकमहेम्बरम्। इति,तस्मादिन्द्रादिदेवतान्तरात्मभूतपरमपुरुषाराधनरूपाणि कर्माणि स एव
चाभिलषितफलप्रदातेति किमत्रापूर्वेण व्युत्पत्तिपथदूरवित्तेना वाच्यतयाऽभ्युपगतेन, कल्प्येश्न वा प्रयोजनम्। एवं च सति लिङादेः काऽयमर्थः परिगृष्टीत इति
चेत् यज देवपूजायामिति देवताराधनभूतयागादेः
प्रकृत्यर्थस्य कर्त्तृव्यापारसाध्यतां व्युत्पित्तिसद्धां लिङादयाऽभिद्धतीति न किञ्चिदनुपपन्नम्। कर्त्तृवाचिनां
प्रत्ययानां प्रकृत्यर्थस्य कर्त्तृव्यापारसंबन्धप्रकारा हि
वाच्यः, भूतवर्तमानतादिकमन्ये वदन्ति, लिङादयस्तु
कर्तृव्यापारसाध्यतां वदन्ति। श्रपि च कामिनः कर्त्त-

कल्पितेन वेति पा-।

व्यतया कर्मा विधाय कर्माणा देवताराधनरूपतां त-द्द्वारा फलसम्भवं च तत्तत्कर्माविधिवाक्यान्येव वद-न्ति, वायव्यं रवेतमालमेत भूतिकामा वायुर्वे चेपिष्ठा देवता वायुमेव स्वेन भागधेयेनापधार्वति स एवेनं भूतिं गमयतीत्यादीनि नात्र

संबन्धं लिङादयाऽभिद्रधति एवमभिधानाल्लिङादयः प्रक्रत्यथंस्यैव कर्तृत्यापारसंबन्धमेवाभिद्रधति न तु प्रक्रत्यथातिरिक्तस्य यदि लिङादया-धात्वथारिक्तस्य कर्तृत्यापारसाध्यतामभिद्रधति तर्षि लडादयाऽपि धात्वथा-तिरिक्तस्य कर्तृत्यापारसाध्यतामभिद्रध्यः यथा लडादयोधात्वथेमानस्य वर्तमानतादिकं वदन्ति तथा लिङादयेऽपि धात्वथेमानस्य कर्तृत्यापारसाध्यतां वदन्तीत्यथंः । एवभुपनिषद्वाक्यैः से।पवृंदंशैः भगावत एव फल-प्रदत्वाद् नापूर्व्वक्रृत्तिरित्यक्तम् । ददानीं कर्म्मविधिवाक्यैरेव देवतानां फलप्रदत्वाभिधानान् नापूर्व्वक्रृत्तिरित्याद्व न्नापि वेति, तक्तत्कर्मिव-धिवाक्यान्यवं वदन्तीति विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तृत्यथेत्वेन विधीनां स्युरिति न्यायादर्थवादवाक्यस्यापि विधिशेषतया तदेकवाक्यत्वमभिप्रेन्य कर्मविधिवाक्यान्यवेत्यक्तं वाक्यं दर्शयित वायव्यमिति, कर्म्मणादेव-ताद्वारा फलप्रदत्वं श्रीतिमित फलसाधनत्वं विध्याचेषसिद्वमिति वक्तु-मयुक्तमित्याद्व नान्नेति,

फलसिद्यनुपपित्तः काचिदिपि दृश्यत इति फलसा-धनत्वावगितरापादानिकीत्यपि न सङ्गच्छते, विध्य-पेक्तितं यागादेः फलसाधनत्वप्रकारं वाकाशेष एव बाधयतीत्यर्थः।तस्माद्वाह्मणाय नापगुपरेतित्यत्र अप-गारणनिषधविधिपरवाकाशेषे श्रूयमाणं निषध्यस्या-पगारणस्य श्रीपादिनकीति, उपादानप्रमाणिसद्वा-विध्याचेपसिद्वेत्यर्थः, श्रभिहिन्तापर्यवसानं श्रुतार्थापत्तः, पीनोदेवदत्तो दिवा न भुद्धे इत्यभिधानापर्यवसानम् उपादानमिति तयोभेंदः श्रण्यवादादेः स्तृत्याद्यन्यपरत्वेन स्वार्णे तात्ययाभावात्कर्मणां देवताद्वारकं फलसाधनत्व न सिध्यतीत्यत्राहं विध्यपेचितमित, श्रक्ताः श्रकेरा उपदधातीत्यादिषु तेजो वे श्रुतमिति वाक्यश्रेषावगतस्य विध्यपेचितत्वेन स्वार्णे तात्पर्यमभ्युपगतं संदिग्धे तु वाक्यश्रेषादित्यादिभुत्रेण प्रतिपन्नपरित्यागेनाप्रतिपन्नकल्पनायागात् एवः मत्रापि विध्यपेचितत्वेन देवतास्वरूपे तात्पर्यमस्तीत्यभिप्रायः। श्रथंवादोक्तिविध्यपेचितत्वेन देवतास्वरूपे तात्पर्यमस्तीत्यभिप्रायः। श्रथंवादोक्तिविध्यपेचितत्वेत्रत्वेत्रत्याध्याचे उदाहरणमाह तस्मादिति, ततः विभिन्तयन्त्रह श्रचेति, विधेयविरोधिनः फलसाधनत्वमर्थवादोक्तं विध्यपेचितत्वात्स्वीकृतं विधेयस्य फलसाधनत्वं विध्यपेचितं तत्ताऽष्यन्तरङ्गत्याऽर्थवादोक्तं स्वीकार्यं तदनादृत्य किमित्युपादानेन फलसाधनत्वकृतिरित्यर्थः। लोकसिद्धभाषणानुस्मरणमुखेन परमुपालभते हिर व्यनिधिमिति, हिरण्यनिधिं निहितमचेत्रचा उपर्युपरि सञ्चरत्तो न

शतयातनासाधनत्वं निषेधविध्युपयोगीति हि स्वीक्रियते, अत्र पुनः कामिनः कर्तव्यतया विहितस्य यागादेः काम्यस्वर्गादिसः धनत्वप्रकारं वाक्यशेषावग-तमनादृत्य किमित्युपादानेन यागादेः फलसाधनत्वं प्रकल्प्यते, हिरग्यनिधिमपवरके निधाय याचते काद्र-व्यादिलुब्धः कृपणञ्जनमिति अपूर्यते तदेतद्युष्मासु-व्यादिलुब्धः कृपणञ्जनमिति अपूर्यते तदेतद्युष्मासु-द्रियते, शतयातनासाधनत्वमि नादृष्टद्वारेण चे।-दितान्यनुतिष्ठता विहितङ्कम्माकुर्वता निन्दितानि च कुर्वतः सर्वाणि सुखानि दुःखानि च परमपुरुषानु-ग्रहिनग्रहाभ्यामेव भवन्ति, एष ह्येवानन्दयाति अथ

साऽभयं गताभवति अय तस्य भयम्भवति भीषाऽस्मा-द्वातः पवते भीषादेति सूर्यःभीषाऽस्मादग्निश्चेन्द्रश्च मृत्युर्थावति पञ्चमः, इति ॥

विन्देयुरिति, परमात्मनो हिरण्यनिधिदृष्टान्तो हि श्रौतः, श्रतोहिरण्यनिधिमपवरके निधायेत्युक्तं शतिति श्रपगोरणस्य शतयातनासाधनत्वमपि न
कल्यापूर्व्वद्वारेण मम्भवित देवताद्वारकत्वश्रुतेः कल्पनायागदित्यर्थः। कथं
तहींत्यज्ञाह चादितानीति, उक्तार्थं श्रुतिमाह—एष हीति, ददतामनुष्याः
प्रशंसन्तीति दानस्य प्रशस्यत्वं भगवदाराधनात्मकतयेत्यर्थः द्वीं पितरोउन्वायक्ता इति द्वींशब्दः पैतृककर्म्मापलद्यणार्थः श्रन्वायक्ताः तत्पत्रखाः
तर्पणाय पितृणां पेतृककर्मणा तृप्तिभगवदाज्ञयेत्यर्थः। वेदविद्वचनमाह
यथोक्तिति, मेषविसपितम् उज्जृम्भणं जलावितः जलाशयास्समुद्राः अतसीमान एव मेषविसप्तितं कुर्वन्ति न त्वितिबङ्गित्सीमान इत्यर्थः। उक्तार्थं
भगवद्वचनं दर्शयिष्यज्ञाह परमपुरुषेति, श्रुश्रुतेति देवतायां प्रतिपाद्यमानायां कर्माण श्रद्धावैकल्यं स्थात् तदनुत्पत्तये कर्माण श्रद्धाजननाय चातिवादाः क्रताः, न तत्र तात्पर्यं देवतानिरपेतं कर्मेव फलदानशक्तिति

एतस्य वाऽत्तरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसै। विधृता तिष्ठतः एतस्य वाऽत्तरस्य प्रशासने गार्गि ददता मनुष्याः प्रशंसन्ति यजमानं देवा दवीं पितरा- उन्वायत्ताः, इत्याद्यनेकविधाश्र्ष्रतयः सन्ति, यथात्तं द्रिमिडभाष्ये—तस्यात्तया धावति वायुर्नदाः स्रवन्ति तेन च कृतसीमानाजलाश्रयाः स\*मदा इव मेषवि- सर्पितं कुर्वन्ति, इति, तत्सङ्कल्पनिबन्धना होमे लाका न च्यवन्ते न स्फुटन्ते स्वशासनानुवर्तिनं

<sup>\*</sup> सहुद्रा एव मेर्बावसर्पितमिति पाः।

ज्ञात्वा कारुण्यात्स भगवान् वर्ह्धयेत विद्वान् कर्म्मद्द इति च परमपुरुषयाण्यात्म्यज्ञानपूर्व्वकतदुपासनादि-विह्नितकर्म्मानुष्ठायिनस्तत्प्रसादान्तत्प्राप्तिपर्यन्तानि सुखान्यभयं च यणाऽधिकारम्भवन्ति, तज्ज्ञानपूर्व्वकं तदुपासनादिविह्नितं कर्माकुर्व्वता निन्दितानि च कुर्वतस्तव्रिग्रहादेव

श्रद्धातिशयजननमेशभिषेतिमित्यर्थः। एवमविरोधेन निर्वाहः किमर्थे-मित्यत्राह सर्वमिति, एकशास्त्रं भगवद्घोधाय\*नाद्यभिमतमङ्गोक्चतं तत्र च विरुद्धार्यप्रतिपादने श्रुतिविरोधात्तद्दनादरणीय स्यात् अविरोधे सम्भवति विरुद्धार्यपरत्वेन व्याख्यानमयुक्तमिति भावः ॥ एवं सर्ववेदान्त्यभिमतः सिद्धार्यं व्युत्पत्त्यभावनिरासः कृतः। अय तैरप्यनभिमतां नित्यविभूतिं समर्थयति तस्यैतस्येत्यादिना, तस्यैतस्येति पदद्वयेन ब्रह्मस्वरूपिसद्धौ

तदप्राप्तिपूर्वकापरिमितदुःखानि भयं च भवन्ति, यथाक्तं भगवता-नियतं कुरु कर्मा त्वं कर्म ज्याया-द्याक्तमंगाः। इत्यादिना, कृत्स्वं कर्म्मज्ञानपूर्वकमनुष्ठेयं विधाय-मिय सर्वाणिकर्माणि संन्यस्यति सर्वस्यकर्म-णः स्वाराधनतामात्मनां स्वनियाम्यतां च प्रतिपाद्य-ये मे मतिमदं नित्यमनुतिष्ठिन्ति मानवाः। श्रद्धावन्तो ऽन-सूयन्तो मुच्यन्ते तेऽपि कर्म्मभिः॥ ये त्वेतदभ्यसूयन्ती नानुतिष्ठिन्ति मे मतम्। सर्वज्ञानविसूदास्तान् विद्धि नष्टानचेतसः॥ इति स्वाज्ञानुवर्तनः प्रशस्य विपरी-तान्विनिन्दा पुनरिप स्वाज्ञानुपालनमकुर्वतामासुर-

<sup>🕇</sup> ऋषं चार्चे।ऽस्माभिर्वे।ध्नयनमतानुवर्तिव्रह्मसूत्रवृत्ते। बहुनसुपपादितः ।

प्रकृत्यन्तभीवमिभधाय अधमा गितश्चीक्ता—तानहं द्विषतः क्र्रान्संसारेषु नराधमान् । ज्ञिपाम्यज्ञस्तमभु-भानासुरीष्वेव योनिषु ॥ आसुरीं योनिमापन्ना मूढा जन्मनिजन्मनि । मामप्राप्येव कीन्तेय! तता यान्त्य-धमां गितम् ॥ इति सर्वकर्माण्यपि सदा कुर्वाणो मद्वा-पात्रयः—मत्प्रसादादवाप्नोति भाष्वतं पदमव्ययम् । इति च स्वाज्ञानुवर्तिनां भाष्वतं पदं चोक्तम् । अश्रुतवेदान्तानां कर्म्भण्यश्रद्धा माभूदिति देवताधि-क्षरणे अतिवादाः कृताः कर्ममात्रे यथा श्रद्धा स्या-दिति सर्वमेकशास्त्रमिति वेदविश्विद्धान्तः, ॥ तस्यै-तस्य परस्य ब्रह्मणे नारायणस्यापरिच्छेद्यज्ञानान-न्दामलत्वस्वरूपवज्ज्ञानशक्तिवलेष्वर्यवीर्यतेजःप्रभु-त्यनवधिकातिश्या—

तस्य च नारायणत्वे प्रमाणं स्मारितं, स्वरूप-शब्दः स्वरूपनिरूपक्षधर्मेवाची ग्रपरिच्छेद्येति स्वरूपमुक्तं ज्ञानेति गुणा उक्ताः। स्वसङ्कत्येति विभूतिमस्वमुक्तं, स्वरूपतद्गुणविभूतयो दिव्यरूपादीनां प्रामाणिकत्वे दृष्टान्ततयोक्ताः। दिव्यविग्रहादयः साध्याः ग्रनुरूपे रिव्यभिमितरस्तोति तद्यावृत्त्यथेमनुरूप-शब्दः, हेयप्रत्यनांकत्वं कस्याणगुणास्पदत्वं सर्वावस्थस्याप्यस्तीत्येकरूपत्वं तदुचितेत्यादिभूषणविशेषणं कस्याणत्वमप्राञ्चतत्वं स्वशक्तिसदृशेत्याद्यायुधविशेषणम्, ग्रनन्ताश्चयंत्वमत्यन्तिवस्मयनीयत्वं, स्वाभिमतेत्यादि महिषीविशेषणं, स्वरूपरूपगुणित रूपतद्गुणा दत्त्यर्थः। ऐश्वर्यशीलशब्दी स्वरूपगुणप्रदर्शनार्था, स्वरूपस्य भगवदनुरूपपत्वं यथा सर्व-

<sup>\*</sup> वेदार्थिविदां बोधायन-टङ्क्-द्रीमड-गुहदेव-भारुचिप्रभतीनां सिद्धान्तः। † भननुरूपेति पारः।

गता विष्णुरित्यवगम्यते । विग्रहस्य तदनुरूपत्वं विष्णोर्देहानुरूपां वै इति ज्ञायते । महिम-शब्दः

सङ्घोयकल्याणगुणवत्स्वसङ्कल्यप्रवर्त्यस्वेतरसमस्त-चिदचिद्वस्तुजातवत्स्वाभिमतस्वानुरूपैकरूपदिव्यरू-प-तदुचितनिरतिशयकल्याणविविधानन्तभूषण-स्व-शक्तिसदृशापरिमितानन्ताश्चर्यनानाविधायुध-स्वा-भिमतस्वानुरूपस्बरूपरूपगुणविभवैश्वर्यश्चीलाद्यनव-धिकमहिम-महिषीस्वानुरूपकल्याणज्ञानिक्रयाद्यप-रिमेयगुणानन्तपरिजनपरिच्छदस्वीचितनिखिलभा-ग्यभागापकरणाद्यनन्तमहाविभवावाङ्मनसगाचर-स्वरूपस्वभाव-

उत्कृष्टत्यवाची महिषी-शब्देन सस्मीर्विविता ग्रन्यासामिष तच्छेषत्वेन सिद्धिः। स्वानुक्षित्यादि परिजनपरिक्ददिविशेषणं क्रियाक्षेट्कर्यम्परिजनाः शेषशेषास्रनादयः कलाचिकाप्रभृतयः परिक्ददाः स्वीचितेत्यादिपरमपदिविशेषणं, भाग्यशब्देन सक्चन्द्रनादिविवित्ततः, भोगोपकरण्यध्वेन सक्चन्द्रनादिविनियोगोपयोगिभाजनाद्यमे विवित्ततः। परिक्दरगब्देन कलाचिकादिस्वक्षेण भेगोपकरणं विवित्ततं, भोगोपकरण-शब्देन
भेगयवस्तुविनियोगसाधनपदार्था विवित्तता इति भिदा, ग्रादि-शब्देन
दिब्योद्यानादि विवित्ततम्। ग्रवाङ्मनसगोचरित ग्रपरिक्देद्यस्वात्स्वभावशब्दे। जान्वस्यमानत्वादिगुखपरः, ग्रादि-शब्देन तत्र तद्यापारादयोऽभिषेताः। सदस्यः श्रुतयः सन्तीति प्रत्यत्तश्रुतयः उपवृद्यापुलभूतािक्
लाग्रुतयश्चिभिषेताः। उक्तार्थविषयाः श्रुतीस्दाहरित वेदाद्दमिति, मनोमय-शब्दं व्याचष्टे मनोमय इतीति, मयट्-शब्दः प्राचुर्यार्थाऽयं
सम्बन्धपराभवित सम्बन्धश्च ग्राह्मगादकभावः, मनमा तु विश्वहेनेत्या-

<sup>•</sup> लीलेति पाः।

दियुतेरित्यर्थः । नीनतोयदेत्यादियुति व्याचछे मध्यस्येति, नीनतो-यदमध्यस्येति समासा बहुवीहिः पूर्वनिपातश्कान्दसः । ग्रस्यं वाक्यस्य कथमयमर्थे इत्यत्राह सेयमिति,

दिव्यस्थानादिनित्यतानिरवद्यतागाचराश्च सह-स्नशः श्रुतयः सन्ति, वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादि-त्यवणं तमसः परस्तात् य एषाऽन्तरादित्ये हिरणमयः पुरुषः तस्य यथा कप्यासम्पुण्डरीकमेवमित्तणी स एषाऽन्तहूदय श्राकाशस्तिस्मव्नयं पुरुषा मनामयः श्रमृता हिरणमयः। मनामय इति मनसैव विशुद्धेन गृद्धात इत्यर्थः। सर्वे निषेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषा-दिध विद्युद्वर्णात्पुरुषादित्यर्थः नीलतायदमध्यस्था विद्युद्धेखेव भास्त्ररा मध्यस्थनीलतायदा विद्युल्लेखेव सेयं दहर-

तस्य मध्ये बिद्धिशिलेत्यच तस्येति पदं सृशिरपरापर्शपरिमत्यर्थः । स्वान्तरित स्वरूपशब्दो विग्रहपरः पूर्वापरपरामर्शाचीनतीयदेत्यादिवाक्य-स्योत्त एवार्थः। मनोमयः पूर्ववदर्थः, प्राणशरीरः शरीरधारकस्यापि धारकः, भारूप इत्यच तात्पर्यम्, ग्राकाशात्मा ग्राकाशवत्स्वच्छब्दरूपः, ग्रह्तरमम्बरान्तरधितित्युक्तप्रकृत्यन्तरात्मिति वा, सर्वक्रम्मां सर्वे जगद्यस्य कर्मिति क्रियत इति क्रमीण व्युत्पत्तिः। सर्वकामः भाष्यभागोपकरणादिकाम्यवस्तु-समृद्धः। एवं पदहुपेनाभयविभूतिमत्त्वमृतं भवति। सर्वगन्यः सर्वर इत्यनेन च विग्रहितिद्धः ग्रभ्यातः-स्वीक्षतवान्, ग्रवाकी-ग्रजल्पाकः, ग्रनादरः-नृणीकृतसक्वजगन्त्वादित्यर्थः। महाक्रतवान् रागद्रव्यविशेषः तेन

<sup>\*</sup> श्रत्रापि महारजनिमत्येव युक्तः पाठोमाध्यन्दिनारायकमूलव्याख्यादे। तथे-वे।पलम्भात्-रागद्रव्यविशेषश्च हरिद्रेव ब्राह्मणव्याख्यादिषु तथे।क्तत्वात्।

रेडिजतं माहा \*रजतम् माद्धग्रन्देन वस्यमाणाः श्रुतयो विविद्यताः, पत्नी विषयं प्रमाणमाह स्रस्येति, स्थानपरिजनादौ प्रमाणमाह तद्विण्णोरिति, ज्ञयन्तं ज्ञि—निवासगत्योरिति धातुः । यदैकमिति चनन्तरूपमिति पदं दिस्यग्रहपरं स्पष्टम् । उपरि तद्विण्णोरित्यादिस्थानविधिः सूरिविधिः सदा दर्शनविधिश्चेत्यभिषेत्य तत्र चोद्यं परिहारं च वस्यस्तत्विधिः सदा दर्शनविधिश्चेत्यभिषेत्य तत्र चोद्यं परिहारं च वस्यस्तत्विधिः सदा दर्शनविधिश्चेत्यभिषेत्य तत्र चोद्यं परिहारं च वस्यस्तत्विधिः स्त्रीतपचमर्थमाह—

पुग्हरीकमध्यस्थाकाशवर्तिनी वन्हिशिखा स्वान्तर्निहितनीलतायदाभपरमात्मस्वरूपा स्वान्तर्निहितनीलतायदा विद्युदिवाभातीत्यर्थः । मने।मयः प्राणरीरा भारूपः सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः आकाशात्मा
सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदमभ्यानाऽवाक्यनादरामहारजतं वास इत्याद्याः, अस्येशाना जगता विष्णुपत्नी द्वीशच ते लक्ष्मीशच पत्न्यौ
तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः चयन्तमस्य
रजसः पराके, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराशं
तमसः परस्तात् या वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन्
या ऽस्याध्यकः परमे व्योमन् तदेव भूतं तदु भव्यमा
इदं तदक्रे परमे व्योमज्ञित्यादिश्रुतिशतनिश्चिताऽयमर्थः, तद्विष्णोः परमं पदमिति विष्णोः परस्य ब्रह्मणः
परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरय इति वचनात् ।

परस्थेति, ये सूरय इति यच्छन्दान्वया वचनव्यक्तिञ्चतः, नात्री-द्वेश्यं किमप्यस्ति सर्व्वार्थस्थाप्राप्तत्वात्तस्मादियं वचनव्यक्तिनाद्वेश्यापा-

<sup>\*</sup> माहारजनिमिति पाठान्तरमेव तु युक्तं भाति तदर्थश्च महारजनं हरिद्रा सया रक्तं-माहारजनीमित तेन रक्ते रागादिति पाणिनीयेनास्त्रि साधुः।

देयविभागवतीत्यभिप्रायेण वचनळिति व्यमुक्तम्, अनेकार्यविधाने वाक्यभेद इति शङ्कते उभयेति, परिहर्रात अप्राप्तत्वादिति, विशिष्टविधाने जैमिनीयं सूजमाह यथोक्तमिति, सूजस्य विषयवाक्यं दर्शयस्तद्ये विश्वस्यित यथित, । नमु विशिष्टविधिरस्तु तजापि मन्त्राणामनुष्ठेयार्थप्रकाशकत्वादजान्यपरत्वेन स्वार्णे न तात्पर्यमिति सर्वेमिदं न सिध्यतीति अजाह करणमन्त्रा इति, करणमन्त्राः होमादिसाधनत्या विहितमन्त्राः न तु जप्यत्वेन विहिताः, क्रियमाणानुवादिने। विहर्वेवसदनं दामीत्या-दयः, स्तोत्रं गानविशिष्टं मन्त्राच्चारणं, शस्त्रं गानरिहतम् एकश्रुतिक्ष्पे। च्चारणं तद्युक्ता इत्यर्थः ।

सर्वकालदर्शनवन्तः परिपूर्णज्ञानाः केचन सन्तीति विज्ञायते ये सूरयस्ते सदा प्रश्यन्ति इति वचन-व्यक्तिः ये सदा पश्यन्ति ते सूरय इति वा उभयप-त्तेऽप्यनेकविधानं न सम्भवतीति चेन्न अप्राप्तत्वात्स-र्वस्य सर्वविशिष्टं परमस्थानं विधीयते यथाक्तं तद्गुणास्तृ विधीयेरच्चविभागाद्विधानार्थे न चेदन्येन शिष्टाः, इति, यथा यदाग्रेये।ऽष्टाकपाल इत्यादिकर्म-विधा कर्म्मणा गुणानां चाप्राप्तत्वेन सर्वगुणविशिष्टं कर्म विधीयते तथाऽत्रापि सूरिभिस्सदा दूश्यत्वेन परमस्थानमप्राप्तं प्रतिपादयतीति किश्चिद्विरोधः। करणमन्ताः क्रियमाणानुवादिनः स्तोत्रशस्त्ररूपा जपादिषु विनियुक्ताश्च प्रकरणप-ठितात्रचाप्रकरणपठितात्रच स्वार्थं सर्वं यथाऽवस्थित-मेवाप्राप्तमविरुद्धं ब्राह्मणबद्धोधयन्तीति हि वैदिकाः,

## प्रगीतमन्त्रसाध्यगुणिनिष्ठगुणाभिधानं स्तोत्रम्, ज्ञ-प्रगीतमन्त्रसाध्यगुणिनिष्ठगुणाभिधानं शस्त्रं, विनियु-क्तार्थप्रकाशिनां च-

जपादिष्विति ग्रादि-शब्देनाध्ययनं विवित्ततम् उपांशूच्यारणम् जपः, उच्चैरुच्यारणमध्ययनं, मोजप्रकरणानधीतत्वात् न परस्थानादौ तात्पर्यमिति चेद्यपरिहाराय प्रकरणपिठताश्चाप्रकरणपिठताश्चेत्यक्तं, तिहुण्णोरित्यादिश्वतिर्माजप्रकरणे पिठता च ग्रण्डं भिनत्तीत्यादिप्रकणे मुबालोपिनष्ट्यधीतत्वात्, ग्रप्राप्तमिवरुद्धं चेति साधक्रबाधक्रप्रमाणरिहतमित्यर्थः साधकान्तरसद्भावे तदनुवादः स्यात् बाधकस्य सद्भावे ग्रादित्यायूप इत्यादिवाञ्यवच तत्प्रतिपादक इति तदुभयव्याद्यत्यर्थमप्राप्तमिवरुद्धं चेत्यक्तं, करणमन्त्रशब्दस्य कम्मेसाधनमन्त्रमाजपरत्वे तु नाध्याहारः, ग्रन्यणा मन्त्राश्चेत्यध्यारः स्यात् मन्त्राश्चेवानुष्ठेयार्थवक्राशिनः ग्रिप तु वर्हिदैव-सदनं दामीत्यादयः के च न तदर्थाश्चेत्तत्पराः स्यः। ग्रन्ये व्युत्पत्तिसिन्द्रस्यांपराः ब्राह्मणबिद्धिभागवत् विनियागभेदेऽपि न स्वार्थपरित्याग्रिन्द्र्या गार्हत्यमुपतिष्ठते साविच्या गार्हपत्यमुपतिष्ठते इत्यत्र विनियोगभेद्या विनियोगभेद्याः स्वात्यद्वाः सविनुदेवताकत्वादिहानिः।

## देवतादिष्वप्राप्ताविषद्धगुणविशेषप्रतिपादनं वि-नियागानुगुणमेव नेयं श्रुतिमुक्तजनविषया

यदि कार्मविशेवविनियुक्तस्य मन्त्रस्य तदेकानुष्ठियपरत्वं तर्हि - वेदमे-व नपेनित्यं यथाकालमतिन्द्रतः। इत्यादिभिः झत्स्वस्य वेदस्य नपे विनियु-क्रत्वात् ब्राह्मणभागाऽपि विनियुक्त इति ब्राह्मणमिप स्वार्षे न प्रमाणं स्यात् नपमात्रानुष्ठियप्रकाशकं स्यात्, न च तथा भवति, शब्दानां व्युत्प-त्तिसिद्धस्वार्थाभिधायित्वं चेति तन्मन्त्रेष्वपि तुन्यमिति बाधकसाधका-भावे मन्त्राः स्वार्थप्रतिपादका एवेत्यर्थः। यनुष्ठियार्थप्रकाशकत्वमभ्युपग-म्याह विनियुक्त इति, यनुष्ठियार्थप्रकाशकत्वेऽप्यनुष्ठेयं कार्मवंविधदेवताकं भवतीति कर्म्मविशेषणभूतदेवताविशेषणस्थानपत्नीपरिजनादिप्रतिपादनं च विनियोगाननुगुणमित्यर्थः । नित्यपरिवभूतिपरत्वस्थे मुक्ताविषयत्वा-दिकमाशङ्क्ष्य परिहरित नेयमिति, नापीति, एकेकं सर्वदा दर्शनवन्तोऽनेके प्रतीता इति श्रुतिभङ्गप्रसङ्गात् प्रवाहविषयत्वमयुक्तमित्यर्थः । कार्यार्थे एव व्युत्पत्त्या न विविच्चतिसिद्धिरिति चेत् तचाह मन्त्रार्थवादगता इति, ग्रार्थान्तरपरत्वमुखेन चादयित ननु चेति, ग्रव्यतिरेकदर्शनादिति परम-पद-शब्दवाच्यस्य भगवत्स्वरूपाव्यतिरेकदर्शनादित्यर्थः । परिहरित नेविमिति, विज्वणस्थानस्य-

तेषां सदा दर्शनानुपपत्तेः। नापि मुक्तप्रवाहवि-सदा परयन्तीत्येकैककर्रुविषयतया श्रुतिभङ्गप्रसङ्गात्, मन्त्रार्थवादावगता ह्यर्थाः कार्यप-रत्वेऽपि सिद्धान्तीत्युक्तं, किं पुनः सिद्धवस्तुन्येव ता-त्पर्ये व्युत्पत्तिसिद्धे इति सर्वमुपपद्मम्। ननु चात्र तद्विष्णोः परमं पदमिति परस्वरूपमेव परमपद-श-ब्देनाभिधीयते समस्तहेयरहितं विष्णवाख्यं परमं पदमित्पादिषु अव्यतिरेकदर्शनात्, नैवं चयन्तमस्य रजसः पराके तदत्तरे परमे व्योमन् या अस्याध्यतः परमे व्योमन् या वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन्नि-त्यादिषु परमस्थानस्यैव प्रदर्शनात् तद्विष्णोः परमं पदमिति व्यतिरेकनिर्देशाच्च विष्णवाख्यं परमं पद-मिति बिग्रेषणादन्यदिप परं पदं विदात इति चैते-नैव ज्ञायते, तदिदं परमं स्थानं सूरिभिः सदा द्रूश्य-त्वेन प्रतिपाद्यते।

प्रमाणान्तरिसद्वत्वादचापि विष्णारिति व्यतिरेकिनर्द्वशात् परमपदशब्दस्य च स्थानवाचित्वव्युत्पत्तिसद्वावाच्येदं स्थानपरिमत्यर्थः । विष्ण्वास्थामिति विशेषणानां व्यावर्तकत्वात् द्विष्ण्वास्यमिति विशेषणेन तद्वावत्यंतयाऽन्यस्यापि कस्यचित्परमपदशब्दवाच्यत्वं गम्यते दत्यर्थः । तदिदिमिति-एकान्तिनः सदाब्रह्मध्यायिनो योगिनो हि ये । तेग्रां तत्परमं
स्यानं यद्वै पश्यन्ति सूरयः । इति श्रीविष्णुपुराणवचनं स्मारितं, परमस्यानशब्देन ग्रस्याः श्रुतेः परमस्यानपरत्वेन श्रीविष्णुपुरः णे व्यास्थातत्वादियं श्रुतिः स्यानपरेत्यभिष्रायः । स्थान-शब्दस्य स्वरूपपरत्वमस्वरसं
स्वरसार्थविरोधाभावे हि नाङ्गीकार्यं विष्णवास्यं परमं पदमित्यन्व
व्यावत्यं न स्थानमि तु कीवस्वरूपमित्यन्ताह एतदुक्तं भवतीति,
भगवत्स्वरूपादन्यस्यापि परमपदशब्दवाच्यत्वं दृष्टमित्येतदेव विविवितमित्यर्थः ।

एतदुक्तं भवति क्वचित्परमं स्थानं परमपदश-ब्देन प्रतिपादाते, क्वचित्प्रकृतिवियुक्तात्मस्बरूपं क्वचिद्वगवत्स्वरूपं तिद्वष्णोः परमं पदं सदा पश्यित्त्य भूरय इति परमं स्थानं,—सर्गस्थित्यन्तकालेषु त्रिवि-धैवं संप्रवर्तते । गुणप्रवृत्त्या परमं पदं तस्यागुणं महत् ॥ इत्यत्र प्रकृतिवियुक्तात्मस्बरूपं समस्तहेयर-हितं विष्णवाख्यं परमं पदम् । इत्यत्र भगवत्स्वरूपं त्रीणयप्येतानि परमप्राप्यत्वेन परमपद—शब्देन प्रति-पाद्यन्ते कथं त्रयाणां परमप्राप्यत्विमिति चेत्।

पर नपदश द्रस्यार्थेच यवाचित्वेऽपि प्रयोगं दर्शयित ति हु ग्रो।रिति, चि-ष्वप्यर्थेषु कि शक्तिभेदक्कृष्तिस्तदा कल्पनागारवं स्यात्, किमेकच मुख्य-त्वमन्यचामुख्यत्वं तथा षष्ट्याः ग्रस्वारस्यम्, साष्यऽमुख्यस्वपरस्वरूपस्यापि वाक्यप्रतिपाद्मत्वत्रसिद्धेरित्यंचा ह चीण्यपीति, एकावयवशक्या निष्विप मुख्यमित्यर्थः । त्रर्थत्रयस्यापि प्राप्यत्यं चे। द्यापूर्व्धक्रमुपपादयित क्यमिति, दतरियापि भगवत्याप्तिमार्भत्यः त्-भगवत्याप्तिमहित्त्वादित्यर्थः । तत्रा-त्मप्राप्तेभगवत्याप्तिमहित्यमाह सर्वेति, तिरोधायकमवंकम्मेविनाशे ह्यात्मप्राप्तिभगवद्गुणानामपि तिरोधायकं कर्म्मेति तिवृश्तिपूर्वकात्मप्राप्ति। भगवद्गुणतिरोधायकिनृश्तिरिप प्रतिबन्धकाभावात् भगवत्याप्तिः मिध्यतीत्यर्थः । त्रनृत-शब्दस्य कर्मवाचित्वं क्यमिति शङ्कते त्रानृतेति, परिहरित त्रविद्येति, त्रावद्या-शब्दस्य कर्मवाचित्वं प्रयोगः श्रीविष्णुपराणे दर्शितः । इदमयभिष्रेतम् स्तं पुण्यम् स्तं पिबन्ता सुकृतस्य लोके इति वचनात्, एवं पुण्यस्य कर्मणा द्वराद्गन्यो वातीति प्रकरणे उनृतादात्मानं जुगुप्मेदिति श्रवणात् यापमनृत-शब्दवाच्यं न सुकृतं न दुष्कृतं सर्वं पाष्म ने।ऽते। निवर्तन्त इति मुमुत्वपेद्यपाऽनिष्टफलपदत्वेन द्वयारिष पाप-शब्दवाच्यत्वादनृतमिति कर्मोच्यते इति परस्थानेति व्यर्घरिता स्थानविशेषप्राप्तिभगवत्याप्तिगर्भित स्पष्टिमन्यर्थः ।

भगवत्स्वरूपं परमप्राप्यत्वादेव परमं पदम्, इत-रयारिप भगवत्प्राप्तिगर्भत्वादेव परमपदत्वं सर्वक-म्मंबन्धविनिर्मुक्तात्मस्वरूपावाप्तिभगवत्प्राप्तिगर्भित ते इमे सत्याः कामाः अनृताभिधाना इति भगवता गुणगणस्य तिरोधायकत्वेनानृत—शब्देन स्वकर्मणः प्रतिपादनात्, अनृतरूपतिरोधानं तेत्रज्ञकर्मिति कथमवगम्यत इति चेत्—अविद्या कर्म्मसंज्ञाऽन्या तृतीया शक्तिरिष्यते। यथा तेत्रज्ञशक्तिः सा विद्यि-ता नृप! सर्वगा ॥ संसारतापानिवज्ञानवाप्तोत्य-तिसन्ततात् तथा

उदाहृतवाक्यान्तरं व्याच हे त्तयन्तिमिति, ति निवासात्योधिति धातु पराक्रे-परस्तात् । फलितमर्थमाह अनेनेति, बेदाहमिति अस्मिन्वाक्येऽपि निवासशब्दाणां उनुसन्धेय इत्याह रजस इति, एकवाक्यत्वात् –एकार्थेपतिपादकत्वात्, ग्रस्य परमञ्जोमशब्दवाच्यत्विनिविकारत्वे दर्शयित सत्यं
ज्ञानिमत्यादिना, स्पष्टं, व्याख्याविशेषव्यावृत्त्यर्थमाह ग्रज्ञर इति, यजेति,
यज पूर्वे इत्यत्र यच्चब्दः परमपदपरामशीं नाक-शब्देन प्रकृतं नास्मा ग्रकं
भवतीति हि श्रुतिः, ग्रतोनाक-शब्दः परमपदमुख्यार्थः। यज्ञषेय इत्यत्र
प्रथमजाः पूर्वमेव सन्तः तिद्वप्रास इति विप्रास इति पदं व्याच्छे मेधाविन इति, ग्रथवेणे विष्णुक्रान्तं वासुदेवं विज्ञानन् विप्रो विप्रत्यं
गच्चते तत्त्वदर्शीति वचनात्, विपन्यवः-स्तुतिशीला इति पण पन
स्तुतिव्यवहारयोरिति

तिरोह्तित्वाच्चेत्यादिवचनात् परस्थानप्राप्तिर-पि भगवत्राप्तिगर्भैवेति सुव्यक्तं, ज्ञयन्तमस्य रजसः पराक इति रजम्मब्देन त्रिगुणात्मिका प्रकृतिरुच्य-ते केवलस्य रजसाऽनवस्थानात् इमां त्रिगुणात्मिकां प्रकृतिमतिक्रम्य स्थिते स्थाने त्तयन्तं वसन्तमित्यर्थः, अनेन त्रिगुणात्मकात् चेत्रज्ञस्य भाग्यभूताद्वस्तृनः परस्ताद्विष्णोर्वासस्थानमिति गम्यते पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तादित्यत्रापि तमश्राध्देन सैव प्रकृतिरुच्यते केवलस्य तमसाऽनव-स्थानादेव रजसः पराके ज्ञयंन्तमित्यनेनैकवाक्यत्वा-परस्ताद्वसन्तं महान्तमादित्यवर्णं पुरुषमहं वेदेत्ययमर्थोऽवगम्यते सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म वेद निहितं गुहायां मरमे व्योमन् तदत्तरे परमे व्योमद्गिति तत्स्थानमविकाररूपं परमव्योमशब्दाभि-धेयमिति च गम्यते । अत्वरं परमे व्योमन्नित्यस्य

स्थानस्यात्तरत्वश्रवणात् त्तररूपादित्यमण्डलादया न परमव्योमग्रब्दाभिधेयाः, यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः ।

धातुः महिमानं पणायते इति श्रुतिप्रयोगः स्पष्टः। परमपदस्याप्रात्यात्वमेकत्वावधारणादित्यज्ञाह एतेषामिति, यथा कारणवस्त्वन्तभूतत्वात् ज्ञानादिगुणानां सदेवेत्यादिवाक्ये तेषामभावा न प्रतिपाद्यते
एवं नित्यविभूतेरिष कारणवस्त्वन्तभूतत्वात् सदेवेत्यादिवाक्यगतैः सदेवैकमेवाद्वितीयमिति शब्दैकंद्यान्तभावा ऽवगम्यते नित्यविभूतिविशिष्टं
बद्धैवावगम्यत इत्यथेः। कृत इत्यज्ञाह एषामपीति, कल्याणगुणैकदेशत्वादपाइतविशेषणैकदेशत्वादित्यथेः। गुण-शब्दो विशेषणवाची ज्ञानादेरिष हि द्रव्यत्वे सत्यिष गुणत्वं नित्यविशेषणत्वादेव नित्यविभूतिरिष
तथित्यर्थः। विशेषणंत्वं प्रपञ्चस्याप्यविशिष्टमिति तद्यावृत्त्यर्थं कल्याणगुणैकदेशत्वादित्युक्तं, प्राकृते हि प्रपञ्चः सदेवेत्यादि स्पष्टम्। ग्रपहतेत्यादि सत्यकाम-शब्दस्य कथं भाग्यभागापकरणादिवाचित्वमित्यज्ञाह
सत्या इति,

यत्रर्षयः प्रथमजा ये पुराणाः इत्यादिषु च ते एव सूर्य इत्यवगम्यते, तद्विप्रासी निप्रस्पवी जागृ-वांसः समिन्यते विष्णार्यत्परमं षदमित्यत्रापि विप्रा-सा-मेधाविनः, विप्रस्ववः-स्तुतिश्रीलाः, जागृवांसः-श्रस्वितिविज्ञानास्त यवास्वितिविज्ञानास्तद् वि-ष्णोः परमं पदं सदा स्तुवन्तस्समिन्यत इत्यर्थः । एतेषां परिजनस्थानादीनां सदेव साम्येदमग्र श्रासीदित्यत्र ज्ञानविलेश्वर्थादिकल्याणगुणगणवत्परब्रह्मस्वरूपान्त-

<sup>\*</sup> विन्धव इति पा॰।

गंतत्वात् सदेवेकमेवाद्वितीयमिति ब्रह्मान्तर्भावे। ऽव-गम्यते, एषामिप कल्याणगुणैकदेशत्वादेव सदेव सेा-म्येदमग्र श्रासीदित्यत्रेदिमिति शब्दस्य कर्म्मवश्यभा-क्तृवर्गमिश्रतद्वोग्यभूतप्रपञ्चविषयत्वाञ्च सदा पश्यन्ति सूरय इति सदादिशित्वेन च तेषां कर्म्मवश्यानन्त-भावात् श्रपहतपाप्मेत्याद्यिपपास इत्यन्तेन

प्रमाणसम्बन्धाई त्वलतणं सत्यत्वं प्रपञ्चस्याप्यस्तीति तद्घावृत्त्यथेमाह श्रान्यस्येति, सत्यत्वं द्विविधं प्रमाणसम्बन्धाई त्वमिवकारित्वं च
तच्च सत्यत्वं प्रपञ्चे नास्ति तदनाभिषेतिमित्यर्थः । सत्यसङ्कल्पपदं व्याचष्टे सत्येति, श्रयोन्तरमाह एषां चेति, चेतनानामचेतनानां चेति, प्रपञ्चे
प्राष्ट्रतपदार्थाः श्रचेतना बहुा स्वेतनाः, नित्यविधूतौ शुहु सत्त्वमचेतनं नित्या
मुक्ताश्च चेतनाः स्थिराणामस्थिराणां चेति प्रपञ्चे चिदंशः स्थिरः, श्रचिदंशोऽस्थिरः । नित्यविधूताविष नीनाव्यापारद्वियोऽस्थिरा श्रन्यत्सवै
स्थिरं, तत्सङ्कल्पिति, श्रादि-शब्देन तक्तत्यदार्थधम्माणामिष तत्सङ्कल्पायकत्वं विविचित्तम् ।

सर्वक्षिणोपकरणभूतित्रगुणात्मकप्रकृतिप्राकृतत-त्संमृष्टपुरुषगतं ह्रेयस्वभावं सर्वं प्रतिषिध्य सत्यका-म इत्यनेन स्वभाग्यभागापकरणजातस्य सर्वस्य सत्य-ता प्रतिपादिता, सत्याः कामा यस्यासी सत्यकामः काम्यन्त इति कामाः तेन परब्रह्मणा स्वभाग्यतदुप-करणादयः स्वाभिमता ये काम्यन्ते ते सत्याः-नि-त्या इत्यर्थः । अन्यस्य लीलोपकरणस्यापि वस्तुनः

<sup>\*</sup> स्वनीनापकरणभूतेति पि ।

प्रमाणसम्बन्धयाग्यत्वे सत्यपि विकारास्पदत्वेना-स्थिरत्वात्तिविपरीतं स्थिरत्वमेषां सत्यपदेने। च्यते, सत्यसङ्कल्प इत्येतेषु भाग्यतदुपकरणादिषु नित्येषु निरित्यायेषु अनन्तेषु सत्स्विप अपूर्वाणामपरिमि-तानामधानामपि सङ्कल्पमात्रेण सिद्धं वदित, एषां च भागापकरणानां लीलोपकरणानां चेतनानामचे-तनानां स्थिराणामस्थिराणां च तत्सङ्कल्पायत्तस्वरूप-स्थितिप्रवृत्तिभेदादि सर्वे वदित सत्यसङ्कल्प इति, इतिहासपुराणयोर्वेदापवृंहणयोश्चायमर्थं उच्यते–ता तु मेधाविना दृष्ट्वा वेदेषु परिनिष्ठिता । वेदापवृंह-णार्थाय तावग्राह्यत प्रभुः ॥ इति, वेदापवृंहणतया प्रारब्धे श्रीमद्रामायणे–व्यक्तमेष महायागी परमात्मा

उक्ताचाऽनधीतशाखास्विप प्रतिपाद्यत इति दर्शियतुं भूषणादि-कर्यदेशिकं दर्शियतुं चोपवृंहणं दर्शयति इतिहासिति, तत्र श्रीमद्रामायणे दर्शियव्यस्तस्य काव्यसाम्यबुद्धिनिक्तये प्रामाग्यमाह ते। त्विति, काव्यत्य-कञ्चिकितो वेदाचा हि तच प्रतिपादितः सर्वजनबुद्धारोहणाय, यथोकं महाभारते-बिभेति निग\*माच्छास्त्राचरिस्तकादिवीषधात् । भारतः शास्त्रक्षारोऽयं ततः काव्यात्मना कृतः॥ इति, व्यक्तमेष इत्यादि ज्ञनादि-मध्यनिधन इति स्वरूपनित्यत्वं, शास्त्रत इति गुणविशिष्टाकारेण नित्यत्वं ध्रुव इति विग्रहिषिष्टाकारेण नित्यत्वं, नित्यश्रीरिति, प्रवीविधः । श्रीपराश्यवचनमाह श्रीमदिति, प्रतिमिति प्रत्तं ब्रह्म यस्यास्ति स हरिः सर्वब्रह्ममयश्च ब्रह्म-शब्दो जीवपरः शुद्धजीवस्वरूपं तच्छेषिनत्यर्थः।

<sup>\*</sup> महनादिति पा ।

सनातनः । अनादिमध्यनिधना महतः परमा म-हान्॥ तमसः परमे। धाता शह्वचक्रगदाधरः। श्रीवत्स-वज्ञा नित्यश्रीर\*नेयः शाश्वता ध्रुवः॥ शरा नानाविधा-श्चापि धनुरायतविग्रहम्। अन्वगच्छन्त काकुतस्यं सर्वे पुरुषविग्रहाः ॥ विवेश वैष्णवं ते जः सशरीर-स्सहानुगः ॥ श्रीमद्वैष्णवपुराणे-समस्ताः शक्तयश्चेता नृप! यत्र प्रतिष्ठिताः॥ तद्विश्वरूपवैरूप्यं रूपमन्यद्ध-रेर्महत् । मूर्त्तं ब्रह्म महाभाग ! सर्वब्रह्ममया हरिः । नित्यैवैषा जगन्माता विष्णोः श्रीरनपायिनी । यथा सर्वगता विष्णुस्तथैवेयं द्विजात्तम । देवत्वे देवदेह्यं मनुष्यत्वे च मानुषी । विष्णोरे‡वानुरूपां वै करात्येषा-त्मनस्तनुम् । एकान्तिनः सदा ब्रह्मध्यायिनायागिना हि ये। तेषां तत्परमं स्थानं यद्वै पश्यन्ति सूरयः॥ कलासूहूर्तादिमयश्च कालो न यद्विभूतेः परिखाम-हेतुः॥ महाभारते च-

श्रीपव्यां प्रमाणमाह नित्येवेति, परमस्याने वचनमाह एकान्तिन इति, तस्य नित्यत्वमाह कलेति, महाभारतवचनमाह महेति, परस्यिति, श्रन्तस्तद्वम्मांपदेशादिति सूत्रे न हि इपवस्वं प्रतीयते कयं वा तस्य विलव्यक्तिति शङ्कायां तद्विषयवाक्यार्थपुरस्सरं तदर्थमाह योऽसावित्यादिना, य एषे।ऽन्तरादित्ये हिरणमयः पुरुषो दृश्यते इत्यादिविषयवाक्यं तत्र य इति प्रसिद्धविचिद्दंशात्मत्यवाप्रत्यवसकलश्रु-तिगतविशेषणज्ञातमत्र विविचतिमिति सर्वेश्रुतिस्मृतीतिहासपुराणगतिव-

<sup>\*</sup> श्रजण्य इति पा∙। † धामेति पा∙।

<sup>‡</sup> विष्णेःदेंहानुरूपामिति हार ।

शेषणान्यत्रोच्यन्ते य एष एतिस्मन्मण्डले पुरुषे यश्वायं दिवणिऽत्तन् इति वृहदारण्यके य एष एतिस्मन्मण्डलेऽचिषि पुरुष इति तैत्तिरीयके च श्रव-णादचादित्यशब्दोमण्डलवाचीत्यभिप्रायेणादित्यमण्डलान्तर्वत्तीत्युक्तम्, ग्रादित्यशब्दादुर्णार दित्यदित्यादित्यपत्युत्तरपदाण् एय इति एय प्रत्ययः हन्नाभं स्वप्रधीगम्यं यदा पश्यः पश्यते हक्नवणे प्रतप्तकार्तस्वरवर्चमं प्रभु-मित्यादिवचनानुसारेण तप्तकार्तस्वरिगरिवरप्रभ इत्युक्तम्, ग्रादित्यवणे परस्तात् दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद्युगपदुत्यिता । यदि भाः सदृशी सा तमसः स्याद्वासस्तस्य महात्मनः ॥ इत्यादिवचनात् सहस्रांशुशतसह-स्रिकरण इत्युक्तम् ।

दिव्यं स्थानमजरं चाप्रमेयं दुर्विज्ञेयं चागमैर्गम्यमाद्मम्। गच्छ प्रभा ! रत्न चास्मान्प्रपञ्चान् कल्पे
कल्पे जायमानः स्वमूर्त्या ॥ कालस्सम्पच्यते तत्र न
कालस्तत्र वै प्रभुः ॥ इति, परस्य ब्रह्मणोरूपवस्यं
सूत्रकारच्च वदति—श्रन्तस्तद्धम्मीपदेशात् इति, योऽसावादित्यमण्डलान्तर्वती

एवं विश्वेषणद्वयेन भक्तजनभाग्यत्यं प्रतिकूलदुरासदत्वं च विविध्तं, तच्चाभियुक्तेक्कं-नित्यानुकूलमनुकूलनृणां परेषामुद्वेजनं तव च तेज उदाहरित । इति तस्य यथा कष्यासं पुण्डरीकमेवमित्रणी इत्यस्याधं द्विदि निधायाह गम्भीराम्भ इति, ऋस्य वाक्यस्य वाक्यकारेण षड्याः पूर्व्वपत्तत्वेन सिद्धान्तत्वेन चीक्ताः. तच सिद्धान्तितार्थचयमचीक्तम्, इतरा-र्थचयस्य पूर्व्वपत्तत्वं तत्स्वभावादेवावगतं, तच पूर्व्वपत्तानुपन्यासादेव तस्यानुपादेयत्वं स्पष्टं, न च तस्य पृथक् निरासः क्रियते यन्येषु, तस्मा-द्वाक्यकारोक्तेष्वर्थचयं विविध्वतम् । के पुनः पूर्व्वपत्तिता चर्याः-उच्यन्ते किषः-चादित्यः किष चलने इति धातुः, कं पिवतीति च क्रियः किषः किपः विभक्तिजनिमिति वैदिकप्रयोगस्तस्यासम्मण्डलं क्रियानं, यथाऽऽदित्यः

मण्डलं हृदयपुण्डरीकं चीपासनस्थानम् एवमितिणी अप्युपासनस्थानितिये की। प्रथंः, अयं नीपपद्मते उपास्यस्येति षष्टान्तं पदमध्याद्दायंम् उपासनस्थानिमिति चाध्याद्दायंम्। एवं पदद्वयाध्याद्दारः समानविभत्त्यन्तयोः पदयोः स्वतः प्राप्तं सामानाधिकरण्यं घटः पट दतिवद्ययेविरोधाभावे च-शब्दाद्मभावे। पि स्वतःप्राप्तनामानाधिकरण्यपरित्याग एको दोषः, पुण्डरीकशब्दस्य गैर्णाता पद्वकोशप्रतिकाशं हृदयं चप्पधीमुख्निति श्रुतेः तत्सदृशि तच्छब्दो हि गैर्णाः, हिरण्यश्मश्रुहिरण्यकेशः ग्राप्त-णवात् सर्व एव सुवर्णे दित्याङ्गवर्णनप्रकर्रणाननुगुण्यत्वं च, य एषे। प्रविण्यात् पृत्रको दृश्यत दत्युत्तरज्ञाचिस्यानस्याभिधास्यमानत्वात् पुनक्तिस्व, य एषे। प्रविण्य पृत्रको पृत्रको पृत्रको प्रविण्य प्रविण्यासनिवधानात् य एष एतिस्मन्त्रण्डले पृत्रको यश्चायं विद्योऽचन् दति वृद्यदारस्थके दिव्यस्थात्य उपासनस्थानत्विधानादिविणी दित द्विवचनानुपपत्त्ये दिविणस्थात्य उपासनस्थानत्विधानादिविणी दित द्विवचनानुपपत्त्रे वि

## तप्तकार्तस्वरगिरिवरप्रभः सहस्रांशुश्रतसहस्रकि-रणा गम्भीराम्भःसमुद्भूतसुमृष्टनालरविकरविकसि-तपुण्डरीकदलामलायतेच्चणः-

तस्मादस्य वाक्यस्यापासनस्यानविधियत्त्वमनुषपत्रं कपिर्मर्केटः
तस्यासं एष्ठमिति मर्केटएछसाम्यमुच्यते इति यत् तदयुक्तं मर्केटएछं
पुण्डरीकं चापमाद्वयम् उत्तैकोपमा तज्ञापमाद्वित्वमयुक्तं स्वतःप्राप्तसामानाधिकरण्यपरित्यागश्मङ्गात् श्लाघ्यार्थे सम्भवत्यपि हीनोपमाश्रयणायोगाच्च । यद्येकोपमा तथा सित मर्केटएछपदृशपुण्डरीकसदृशे इत्युक्तं
स्यात् तदा कप्यास-शब्दस्य गाणता स्यादिति कप्यासमीषद्विकसितमिति
यद्युच्यते तदाऽप्यनाचित्यमस्त्येव तथा ऽप्यवयवशक्त्या रूट्या वेषद्विकसितवाचित्वं नास्तीति तदप्ययुक्तमित्येवमर्थत्रयस्याप्यनुपपत्तेरूपपचमर्थवयं विवचितं भगवता भाष्यकारण । गम्भीराम्भ इत्यादि, कं पिवतीति
कपिरादित्यः तेनास्यते चिप्यते विकास्यत इति कप्यासं, तदाइ वाक्य-

कार ग्रादित्यित्तप्तं वा श्रीमत्त्वादिति, तचादित्यः स्विकरणेन विकासयित ग्रता घटकं रविकिरणमंपि स्वीकृत्य रविकरविकसितेत्युक्तं, कं पिबतीति कपिनानं तस्मिवास्ते इति कष्यासम् अत्र \*बुटितादपि पद्गात् पद्मनाल-स्यस्य पुग्डरीकस्य शाभातिशयाऽस्तीति साऽत्र विवित्ततः, सनालमण्युन्म-लितमम्बुजं स्नानं स्यात् इति तद्घावृत्त्यर्थमुच्यते सुमृष्टेति, ग्रर्थान्तरमुः च्यते गम्भीराम्भः समुद्भतेति, कञ्जलम्, ग्रस भुविरपि पूर्व्वकः विष्टि भागुः रिरल्ली प्रमवाप्यी हपसर्गयी रिति वचनादपेरचाल्लीपः, कप्यासं सन्तिले विद्य-मानमित्युत्तं भवति, एवं वाक्यकारोक्तार्थेत्रयकयनेन तस्य यथा कप्पासं पुग्डरीकमेवमित्तगी दित श्रुतिवाक्यं व्याख्यातं भवति, रामः कमल-पचातः, पुग्रहरीकपलाशाभ्यां विप्रकीर्णिमवादकम् । प्रसचवदनं चारुपद्व-पचापमेच्चणम् । जितं ते पुग्रहरीकाच त्वतः कमलपचाचेत्यादिभिः पद्गः पन्नसाम्यकचनात्पुगडरीकस्य दलाभ्यामेव साम्यमिति दर्शयितुं दल-शब्दः प्रयुक्तः, यथा पुगर्डरीकमेवमित्रणी इत्युक्ते पुग्डरीकादधिकगुणनिवृक्तिमा-भूदित्याशयेनायत-शब्दपयागः, एवमिति, सामान्येन पुण्डरीकधर्म्मंषु तद्वतदोषातिदेशोमाभूदित्यमल-शब्दः, एवमधिकगुणान्वयं दे।षराहित्यं चाभिषेत्याभियुत्तैक्तम् । ब्रदीर्घमप्रेमदुघं त्रेणाज्व्वलं न चारमन्तः कर-णस्य पश्यताम्। ग्रनुब्झमब्बंनु कयं निदर्शनं नीला†द्रिनायस्य विशासयो-र्द्रशोः ॥ इति, नारायण! नमस्तेऽस्तु पुण्डरीकायतेत्वण! सुभूनलाटसुन-ससस्मिताधरविद्रुमेति जितं ‡ताक्तविशेषणान्येवाक्तानि, सुधू जलाट इत्या-दिनासरुचिरकोमलदण्ड दत्यादिविशेषणानामपि मूनभूतवचनानि भगव-च्छास्त्रपुराणादिषु द्रष्टच्यानि । सुकपालिमिति पराशरः, कम्बुयीवा महा-हनुरिति वचनमभिष्रेत्य कम्बुगीव इत्युक्तं, क्रणेकिसलयः पीनवृत्तायतभुजः पीनवृत्तायतभुजः श्रीवत्सकृततत्त्वण इति जितंतेवचनं, विशालवत्तरस्यतः महोरस्को महेष्ट्रासः । इति वचनं, समविभक्तप्तवेह्नः

अपचितादिष इति पाः।

<sup>🕆</sup> वनाद्भिनायस्येति द्राविउपाठः।

<sup>‡</sup> जितन्तेपदेन तत्पदघटिताध्यायाविवस्यते।

समः समविभक्ताङ्गः । इति वचनं, दिव्यक्ष्पसंहनन इति क्ष्पसंहननं लक्ष्मीमिति क्ष्पसंहननं नाम सर्वोङ्गानां संश्लेषीचित्यम्, । अभिक्षपिवक्ष-पाणामङ्गानां हि संश्लेषी नोचितः सर्वोङ्गानामप्यभिक्षपत्वादन्योन्यसंश्लेषः सदृश इति संहनन-शब्दार्थः । सिग्धवर्णः -

सुभू ललाटस्सुनासस्सुस्मिताधरिवद्भुमः सुकचिरकाे-मलगण्डः कम्वुग्रीवः समुन्नतांस्विलिम्बिचारुक्पदि-व्यक्षणिक्सलयः पीनवृत्तायतभुजश्चारुतरातिताम्-करतलानुरक्ताङ्गुलीभिरलङ्गृतस्तनुमध्योविशालवद्म-स्थलः समविभक्तसर्वाङ्गोऽनिर्द्वेश्यदिव्यरूपसं इननः स्थिवर्णः प्रबुद्धपुण्डरीकचारुचरण्युगलः

प्रतापवानिति वचनं, प्रबुद्धपुण्डरीकचारुचरण्युगल इति त्वत्पादक-मलादन्यत् स्वानुरूपपीताम्बरधर इति तस्य महार जतं वास इति श्रुतिः – ध्येयः सदा स्वितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसिजासनसिविष्ठः। क्षेयू-रवान् मकरकुण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्ययवपुर्धृतगङ्कचकः॥ इत्याद्यु-क्तिविशेषणान्यु व्यन्ते । ग्रमलिकरीटेति, ग्रमल-शब्देनाप्राञ्चतत्वं विविचि-तम्, ग्रनविधिकति—रूपादार्य्यगुणैः पुंसां दृष्टिचित्तापहारिणिमिति वचनं, लावण्यं समुदायशेशा । सीन्दर्यमवयवशेशा । ग्रत्यद्वतेति युवा कुमारः। यः पूर्व्याय वेधसे नवीयसे इति ग्रुतिः पुष्पहाससुकुमार इति सीकुमाय सुवेशतामिति वचनं, पुण्यमन्धित सर्वगन्धः सर्वरसः

स्वानुरूपपीताम्बरधरेाऽमलकिरीटकुगडलहारकैा-स्तुभकेयूरकटकनूपुरादरबन्धनाद्मपरिमिताश्चर्यान-न्तदिव्यभूषणः शङ्खचक्रगदासिशार्क्नश्रीवत्सवनमाला-

<sup>\*</sup> तस्य माहारजनं वास्त्र इति वृष्टदारणयके पाठः।

ऽलङ्गृताऽनवधिकातिग्रयसै।न्दर्याहृताग्रेषमने।दृष्टिवृ-त्तिलावग्यामृतपूरिताग्रेषचराचरभूतजाताऽत्यद्भुता-चिन्त्यनित्ययावनः पुष्पहाससुकुमारः पुग्यगन्थवा-सितानन्तदिगन्तरालस्त्रैलोक्गाक्रमग्रप्यवृत्तगम्भीरभा-वः करुणानुरागमधुरलोचनावलोकिताश्रितवर्गः पुरु-षवरे। दरीदृश्यते। स च निखिलजगदुदयविभवल-यलीलो निरस्तसमस्तह्यः

तस्याननं पद्मसमानगन्धीति चैलोक्येति समुद्र एव गाम्भीयं इति करुणिति करुणापूर्णेट्टाध्यां दीनं मामवलाकयेति, एवं य एवं य एवे। उन्तरादित्ये इत्यादिवाक्यस्यायं उत्तः । एतद्विषयस्य सूचस्य प्रतिज्ञाखण्ड-स्यायमाह स इति, निष्ठित्रज्ञगदिति पदेनानन्दवन्ल्युक्तजगत्कारणत्वं विवर्षितं, यश्चासावादित्ये इति तत्र हि जगत्कारणस्यादित्यान्तर्वेति-त्वमुक्तं, निरस्तेति सर्वेभ्यः पाप्मभ्य उदित इत्यस्याणें। विवर्षितः । हेयप्र-तिभटत्वात् कल्याणुणाकरत्वाच्य स्वेतरसमस्तवस्तुविज्ञज्ञणपरमात्म-परब्रह्मनारायण्याद्धाः सामान्यविशेषशब्दाः, एवं सूचस्य प्रतिज्ञाखण्डे। व्याख्यातः । कृत इत्यचाह तद्धम्मापदेशादित्यतद्धाचष्टे स एव इति, सर्वेतो-क्रिशत्वादिगुणा हि श्रयन्ते ततः कि परमात्मत्वस्यत्यचाह तस्यैते गुणा इति, तस्यैते गुणा इत्यादिवाक्यप्रतिपादिता इत्यन्वयः । वाक्यकारश्चेतदिति प्राज्ञ–शब्देन ब्रह्मणा विपश्चित्युक्तं विपश्चन्वमुक्तं सर्वान्तरशब्देनान्योन्तर ब्रात्मानन्दमय इत्युक्तांचां विवर्षचत्तः, लोककामेशोपदेशात् लोककामेशत्वोपदेशात्, तथोदयात् पाप्मनां स एषः सर्वेभ्यः पाप्मभ्य उदितः इत्युक्तादित्यर्थः । एवमादित्यान्तरवर्तिनोष्टपवन्वात् जीवत्वमाशङ्क्रय

समस्तकल्यागगुणनिधिः स्वेतरसमस्तवस्तुविल-चगाः परमात्मा परब्रह्मनारायगः इत्यवगम्यते । तद्ध- म्मीपदेशात् स एष सर्वेषां लोकानामीष्टे सर्वेषां का-मानां स एष सर्वेभ्यः पाप्मभ्य उदित इत्यादिदर्शनात्, तस्येते गुणास्सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः अपहतपाप्मा विजय इत्यादिसत्यसङ्कल्प इत्यन्तं विश्वतः परमं नित्यं विश्वं नारायणं हिंदं पतिं विश्वस्यात्मेश्वर-मित्यादिवाक्यप्रतिपादिताः । वाक्यकारश्चेत त्सर्व-माह-हिरण्मयः पुरुषे। दृश्यत इति प्राज्ञः सर्वान्तरः स्याङ्कोककामेशोपदेशात्

क्ष्पस्याप्राञ्चतत्वात् परमात्म खं सिद्धान्तितमन्तरित्यादिषूचे वाक्यकारयन्ये क्ष्पस्यानित्यत्वप्राञ्चतत्वग्रङ्काव्याश्च्ययंमाह तस्य चेति, पूर्व्यपचवाक्यमिदं स्याद्ध् रूपीम यादि, चेतनानामुपासकानामनुग्रहायमैश्वयात्
स्वतन्त्रग्रत्त्या वा क्षं अतकं स्यादित्ययंः । वाक्यस्यायंमाह उपासितुरिति,
क्षं वेत्यादिसिद्धान्तवाक्यं तत्तात्पर्यायंमाह यथेति, स्वक्ष्पतया स्वक्ष्पनिक्षपक्षधम्मेतया स्वाभाविकत्वेनत्यश्चः । द्रिमहाचार्येव्याख्यातिमत्याह
भाष्येति, ग्रञ्जन्ना-ग्रव्यवधानेन स्वाभाविकमित्यर्थः । ऐन्द्रिजालिकवस्तुवन्मायाञ्चतमिति शङ्काव्यावृत्त्यर्थमाह तत्त्वित, मिष्याभूतं-दुष्टेन्द्रिययाद्यम् ग्रदुष्टकरण्याद्यत्वश्रवणात् परमार्थभूतमित्यभिन्नायः । पारमार्यमेवेतपपादयति न हीति, । ग्रक्षपाया क्षेपपदेशः क्ष्यमि यत्राह
यया भूतवादीति, वेदाहमित्यादित्यवर्णमिति पदे तात्पर्यमिति,
ग्रादिना भाष्यकारेण व्याख्यातमित्यन्वयः, हिरण्मय इति विकारवाचिशब्दश्रवणात्क्रतकं क्षिमिति शङ्काव्यावृत्त्यर्थे वाक्यमाह हिरण्मय इति,
क्षपमाञ्चल्यं तस्य भाष्यग्रन्यमाह न मयडचेति,

तथादयात्पाप्मनामित्यादिना, तस्य च रूपस्या-नित्यतादि वाकाकारेगीव प्रतिषिद्धं स्यात्तद्रूपं कृत-

<sup>\*</sup> वाक्यकाश्चैतत्सुस्पष्टमाहिति पाः।

कमनुग्रहार्थं तच्चेतनानामैश्वर्यादिति उपासितुरनुग्र-हार्यः परमपुरुषस्य रूपसंग्रह इति पूर्वपत्तं कृत्वा— रूपं वाऽतीन्द्रियमन्तःकरणप्रत्यत्तं तिन्द्रिशादिति, यथा ज्ञानादयः परस्य ब्रह्मणस्खरूपतया निर्देशात् स्वरूपभूतगुणाः तथेदमपि रूपं श्रुत्या स्वरूपतया निर्देशात्स्वरूपभूतमित्यर्थः । भाष्यकारेणैतद्माख्या-तम्-श्रञ्जसैव विश्वसृजा रूपं तन्तु न चतुषा ग्राह्यं मनसा त्वकलुषेण साधनान्तरवता गृह्यते

विकार प्रादाय-विकार थिम क्षीकृत्य ज्ञनारभ्यत्वादात्मन इति विग्रह-विशिष्ठस्यात्मने। द्रनारभ्यत्वादिन्यथे:। पूर्व्व रूपं चान्तीन्द्रियमिति वाक्योः पादानेन संग्रहेणात्ममयं भाष्यग्रत्यानन्तरं विस्तरेणाह यथेति, कल्याण-तमरूपं दत्यनेन-तत्ते कल्याणतमं रूपं पश्यामीति श्रुतिः स्मारिता, ज्ञादि-त्यवर्णमिति श्रुतिः पुरुषवित्रया ज्ञतः पुरुषोत्तम-शब्दः, स एव ब्रह्मित-दर्शियतुं परब्रह्म-शब्दः विशेषवाची नारायणशब्दः, यथा ज्ञानादिकल्या-णगुणागणाः प्रामाणिकत्वादभ्युपगम्यन्ते तथा रूपमिष प्रामाणिकत्वाद-क्षीकार्यमित्यथेः । एवं वाक्यकार-भाष्यग्रन्थयोदिव्यरूपसमर्थेनं प्रवीपरि-ज्ञनादेरिव प्रदर्शनार्थे तृल्यन्यायादित्यभिषेत्याह तथेति, क्रयं तञ्चावगत-मित्यज्ञाह यथेति, प्रामाणिकत्व द्रुणाभ्युपगमवद्रूपमभ्युपेतव्यमिति

न चतुषा गृहाते नापि वाचा मनसा तु विशु-द्धेनिति श्रुतेः, न ह्यरूपाया देवताया रूपमुपदिश्यते यथाभूतवादि हि शास्त्रं महा\*रजतं वासः वेदाह्नमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तादिति प्रकर-

<sup>\*</sup> माहारजनं वास इति पाः।

णान्तरिनर्देशाच्च सानिण इत्यादिना हिरण्मय इति रूपसामान्याच्चन्द्रमुखवत् न मयङत्र विकारमादाय प्रयुज्यते अनारभ्यत्वादात्मन इति यथा ज्ञानादिकल्याणगुणानन्त्यनिर्देशादपरिमितकल्याणगुणविशिष्टं परं
ब्रह्मत्यवगम्यते, एवमादित्यवणं पुरूषमित्यादिनिर्देशात्स्वाभिमतस्वानुरूपकल्याणतमरूपः परब्रह्मभूतः
पुरूषोत्तमो नारायण इति ज्ञायते तथाऽस्येशाना
जगतो विष्णुपत्नी द्वीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्था सदा
पश्यन्ति सूरयः तमसः परस्तात् चयन्तमस्य रजसः
पराके इत्यादिना पत्नीपरिजनस्थानादीनाम्।

उत्तं तर्हि गुणानिष वयं नाभ्युपगच्छाम इत्यनाह एतदुत्तं भवतीति, प्रमाणिसहुत्वाद् ब्रह्मणः स्वरूपमभ्युपगम्यते सार्वन्यसर्वेशिक्तित्वविश्वा-वभासकत्वादिसदुणाश्च ग्रवगन्तव्याः प्रामाणिकत्वविशेषात्, तथा रूपपरिजनादीन्यपीत्यथेः। सकलेतरिवलक्षणा इत्यनेन प्रक्रितपाक्रतवैल-चार्यं प्राक्रतेषु पदार्थेषु चतुर्मुखादीनामप्यभिमाने। इस्तीति तद्धावृत्त्यथे स्वासाधारणा इत्युक्तम्। इयत्ताराहित्यम्, ग्रीज्व्यल्यादिगुणोत्कर्षश्च ग्रानि-र्देश्येत्यादिपदेनोक्तं,तज्ञायमिष चाद्मपरिहारे। इर्थात्स्यहः।

निर्देशादेव तथैव सन्तीत्यवगम्यते—यथा ऽऽह भाष्य-\*कारः—यथाभूतवादि हि शास्त्रमिति, एतदुक्तं भवति यथा सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मीति निर्देशात्परमात्मस्बरूपं समस्तहेयप्रत्यनीकानविधकानन्दैकतानतयाऽपरि-च्छेदातया च सकलेतरिवलक्षणं तथा यस्तर्वज्ञः सर्व-

<sup>\*</sup> दुमिडाचार्यः।

वित् पराऽस्य शक्तिर्विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च, तमेव भान्तमनुभाति सर्व तस्य भासा
सर्वमिदं विभातीत्यादिनिर्देशाद्मिरतिशयासङ्क्षयाश्च
गुणाः सकलेतरविलक्षणाः, तथा श्रादित्यवर्णमित्यादिनिर्देशात् रूपपरिजनस्थानादयश्च सकलेतरविलक्षणाः स्वासाधारणाः श्रनिर्देश्यस्वरूपस्वभावा इति
वेदाः प्रमाणं चेद्विध्यर्थवादमन्त्रगतं सर्वमपूर्व्वमविकदुमर्थजातं यथाऽविध्यर्थवादमन्त्रगतं सर्वमपूर्व्वमविकदुमर्थजातं यथाऽविध्यर्थवादमन्त्रगतं सर्वमपूर्व्वमविकदुमर्थजातं यथाऽविध्यर्थवादमन्त्रगतं सर्वमपूर्व्वमविकदानाम् श्रीत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन संबन्धः—इत्युक्तं,
यथाऽग्रिजलादीनामाण्यादिशक्तियोगः स्वाभाविकः,
यथा. च चतुरादीनामिन्द्रियाणां बुद्धिविशेषजननशक्तिः स्वाभाविकी, तथा शब्दस्यापि वेधिनशक्तिः
स्वाभाविकी, न च हस्तचेष्टादिवत्सङ्केतमूलं शब्दस्य
बिधकत्विमित वक्तुं युक्तमनाद्यनुसन्धानाविच्छेदेऽपि

ह्वपस्य भेगयतमत्वे स्वह्वपस्य निरित्तशयभेगयत्ववैकल्यं स्यादिति चेत्र स्वह्वपस्य भेगयतमत्वं स्वमम्बन्धिनाऽिष भेगयतमत्वावहिमिति स्वह्वप्रभागयतमत्वपूर्तिरवेति अर्थवादादेः स्वार्णे तात्पर्याभावात् ब्रह्म स्वह्वपमिष नाभ्यपेतिमिति पूर्व्वमीमांसकशङ्कायामाह वेदाः प्रमाण-उचेदिति, अपूर्व्वाविह्न शब्दाभ्यां साधकवाधकाभावाऽभिषेतः प्रमाणय चेति चोदनासूत्रेऽिष अवधारणहुयमस्ति चोदनैव प्रमाणं प्रमाणमेव चेा-दनेति प्रथमावधारणं प्रत्यत्तसूत्रे उपपादितं, द्वितीयावधारणम् श्रीत्य-त्तिकसूत्रप्रतिपाद्यमित्यर्थः । श्रीत्यत्तिकः सत्ताप्रयुक्तः –िनत्य इत्यर्थः । स्वाभाविकते विश्वणाति यथेति, स्पष्टं वोधव्यतिरिक्तकार्यकरत्वशिकः स्वाभाविकते वोधकार्यकरत्वं तु न स्वाम्गविकिमिति विभागमाशङ्का तत्परिहारायाह यथा चेति, हस्तचेष्टादिवद् बेाधकत्वाच्छब्दस्य सङ्क्री-तितत्वं स्पादित्यत्राह ग्रनादीति, ग्रनुसन्धानविच्छेदात्

सङ्केतियत् पुरुषा ज्ञानात् यानि सङ्केतमूलानि तानि सर्वाणि साचाद्वा परम्परया वा ज्ञायन्ते, न च देवदत्ता-दिशब्दवत्कलपयितुं युक्तं तेषु च साचाद्वा परम्परया वा सङ्केतो ज्ञायते,गवादिशब्दानां त्वनाद्मनुसंधानाविच्छे-देऽपि संकेतियिश्त्रज्ञानादेव बाधंकत्वशक्तिः स्वाभा-विकी अताऽग्न्यादीनां दाह्दकत्वादिशक्तिवदिन्द्रिया-णां बाधकत्वशक्तिवञ्च शब्दस्यापि बाधकत्वशक्तिरा-श्रयणीया।

तत्संङ्केतियतृपुरुषाज्ञानिमिति शङ्कापरिहारार्थमनाद्यनुसन्धानाविच्छेदे-उपीत्युक्तं, सङ्केतियितृपुरुषज्ञानं सङ्केतमूलत्वे प्रयोज्ञकं, न बोधकत्वे इत्यर्थः। एवं बाधकत्वात्सङ्केतमूलत्वमाशङ्का परिहृतं, शब्दत्वाद्वेवदत्तादिशब्दव-त्साङ्केतिकत्वमाशङ्क्ष्य परिहरित न चेति, त्रात्र शङ्कामुखभेद एव परिहा-रस्तुल्यः ग्रतद्वत्यादि स्पष्टं,बाधकत्वं स्वाभाविकं चेद् व्युत्यित्तग्रहणसापेत्त-त्वमयुक्तम् त्रातः साङ्केतिकमिति शङ्कायामाह ग्रहीतसम्बन्धस्येति, सम्बन्ध-यहणमपि सामय्यन्तर्भूतं यथा चतुरादेरानाकाद्यपेत्रत्वं न बाधकत्वशक्ति-विरोधि तस्मात्स्वाभाविकी बोधकत्वराक्तिरित्यर्थः। सम्बन्धग्रहणसापेत-त्वाच्छच्दाऽपि लिङ्गं स्यादिति चेव जन्यजनकभावादिसम्बन्धान्तरज्ञानसा-पेत्रं लिङ्गं शब्दार्थयोर्बाध्यबोधकभावसम्बन्ध एव ज्ञातव्य इति लिङ्गश-ब्दयोर्भेदः सर्वेगन्दानां बोधकत्वगक्तिः स्वाभाविकीति चेत् लैाकिकवै-दिकविभागः कथमित्यचाह एवमिति, स्मृतिपूर्व्वकत्वेऽप्युच्चारणस्य पुरु-षाधीनत्वात् कयं वेदस्यापार्षेयत्वं स्यादित्यचाह एतदिति, त्रपीरहवेयत्वं -पुरुषबुद्धिमू नत्वाभावः, नित्यत्वं - सर्वेकानसम्बन्धित्वं पदनित्यत्वं वर्णेनि-त्यत्वं वा नापे। रुषेयत्वे प्रयोजकं तथा सति कालिदासादियन्यानामिष ग्रपाकषेयत्वप्रसङ्गात्, तस्मात् ग्रनाद्यानुपूर्व्वीविशेषविशिष्ठत्वेन

<sup>\*</sup> संकेताज्ञानादिति **पा**री

नन् च इन्द्रियच्छब्दस्यापि बाधकत्वं स्वाभाविकं संबन्धग्रह्यां बे।धकत्वाय किमित्यपेत्तते-लिङ्गवदि-त्युच्यते, यथा ज्ञातसंबन्धनियमं धूमादि ऋग्न्यादिवि-ज्ञानजनकं तथा ज्ञातसंबन्धनियमः शब्दीऽप्यर्थवि-शेषबुद्धिजनकः । एवं तर्हि शब्दोऽप्यर्थविशेषस्य लिङ्गिमित्यनुमानमेव स्यात्, मैवं शब्दार्थयोः संबन्धो-बाध्यबाधकभाव एव, धूमादीनां तु संबन्धान्तरमिति तस्य संबन्धस्य ज्ञानद्वारेण बुद्धिजनकत्वमिति वि-। एवं गृह्वीतसंबन्धस्य बाधकत्वदर्शनादनाद्य-नुसन्धानाविच्छेदेऽपि सङ्गेताज्ञानात् बाधकत्वशक्ति-रेबिति निश्चीयते । एवं बाधकानां पदसंघातानां संसर्गविशेषबेाधककत्वेन वाकाशब्दाभिधेयानामुच्चार-णक्रमा यत्र पुरुषबुद्धिपूर्वकः ते पारुषेयाः शब्दा इत्युच्यन्ते, यत्र तु तदुच्चारणक्रमः पूर्व्वपूद्वोच्चारणक्रम-जनितसंस्कारपूर्व्वकः सर्वदा ऽपाैरुषेयास्ते च वेदा इ-त्युच्यन्ते, एतदेव वेदानामपै। रूषेयत्वं नित्यत्यं च-य-त्पूर्व्वपूर्वीच्चारणक्रमजनितसंस्कारेण तमेव क्रमविशेषं

पश्चादप्युच्चार्यमाण्यत्वमपैरुषेयत्वं नित्यत्वं चेत्यर्थः । तर्द्युपग्रंहणा-पेता कर्यामत्यत्राह ते चेति, त्रानन्येन दुर्गहत्वादुपग्रंहणःपेता न त्वनित्य\*त्विमत्यर्थः । नानन्यम् ऋग्यजुःसामायर्वणक्ष्पेण संख्यातत्वा-दिति चेत्र ऋग्यजुःसामादिकोटिचतुष्टयान्तभावेऽप्येकैककोटी शाखा-द्वाराऽऽनन्त्यिमत्यर्थः । ते च विध्यर्थेति, तत्र विधिभाग एवाऽपौरुषेयः । ऋर्येवादादयः पौरुषेया इति विभागस्वेदर्यवादादीनां स्वार्थे धामाण्यं न

<sup>\*</sup> न त्वनित्यतयेत्यर्थः ।

स्यात् न च तथाऽस्ति, ग्रताऽपाँ एषेयतया प्रमाणत्वाविशेषादर्थवादादयाऽपि स्वार्यप्रतिपादका इति सर्वार्यसिद्धिरित्यर्थः । लाके सिद्धवस्तुपर-शब्दानां प्रतिपाद्यात् पश्चात्तनत्वं दृष्टं तस्मात्मिद्धवस्तुपरत्वे वेदानाम-नादित्वद्यानिरिति तन्नाह परमपुरूषविदिति, यथा जातिवाचित्वेन ब्रीद्या-दिशब्दानां जातेश्च नित्यत्वात् तेषां न नित्यत्वद्यानिरभ्युपेता । एवं प्रतिपाद्यप्रतिपादक्योस्भयोरप्यनादित्वमभ्युपपनिमत्यर्थः ।

स्मृत्वा तेनैव क्रमेणाञ्चार्यमाण्यतं, ते चानुपूर्व्वीवि-१ षेण संस्थिता अचरराशयो वेदा ऋग्यजुःसामा-यर्वभेदिमिन्ना अनन्तशाखा वर्तन्ते, ते च विध्यर्यवा-दमन्तरूपा वेदाः परब्रह्मभूतनारायणस्वरूपं तदारा-धनप्रकारम्, आराधितात्फलविशेषं च वेषधयन्ति, परमपुरुषवत्तत्स्वरूपतदाराधनतत्फलज्ञापकवेदाख-शब्दजातं नित्यमेव, वेदानामनन्तत्वादुरवगाह्रत्वाञ्च परमपुरुषनियुक्ताः परमर्षयः कल्पेकल्पे निखिलज-गदुपकाराथं वेदाथं स्मृत्वा विध्यर्थवादमन्त्रमूलानि धर्मशास्त्राणीतिहासपुराणानि च चक्रः।

पूर्व्वमानन्त्यं प्रपञ्चितं तेने।पवृंहणमपेतितमित्युक्तम्। इदानीं दुरवगाहत्वात् तदपेतितमित्याह वेदानामिति, दुरवगाहत्वम् अधीयमानशाखानामिष दुरववे।धार्थत्वेन धम्मेशास्त्राणि पूर्व्वभागे।पवृंहणानि उपनिषदुपवृंहणानीतिहासपुराणानि, व्यत्पद्दनी क्रिक्षशब्दस्य वैदिका न बोधकाः
स्युरित्यचाहनीकिकाश्चीत,—नामहृषंचभूत.नांक्रत्यानांचप्रपञ्चनम्।वेदशब्देभ्य एवादी देवादीनां चकार सः॥ इत्यादिवचनात् वेदशब्दा एव
नै।क्रिकः प्रयुच्यन्त इति नै।क्रिकवीदिकशब्दाभेदाद् बोधका इत्यर्थः। नत्तग्रभेदाच्हब्दभेद इति चोदयित ननु चेति, परिहरित उच्यते इति, चानुपूर्व्वीभेदक्रता नदणभेदः। न तु शब्दभेदक्रत इत्यर्थः। एतिसमन्यकरणे विस्तरेण

प्रतिपादितानामर्थानां सुयहत्व योक्तार्थजातं संयहेणानुक्रमते एविमित्या-दिना, परब्रह्मनारायण-शब्दी सामान्यविशेषशब्दी निवित्तहेयमिन्यादि-नेभियतिङ्गत्वमुक्तम्। विभूतिमत्त्वमा ह स्वसङ्कत्येति, नित्यविभूतिमत्त्वमा ह

कैं किकाश्च शब्दा वेदराशेस्द्वृत्यैव तत्तदर्थविशेषनामतया पूर्ववत्रयुक्ताः पारम्पर्येण प्रयुज्यन्ते ।
ननु च वैदिका एव सर्व वाचकाः शब्दाश्चेच्छन्दस्येवं
भाषायामेविमिति लचणभेदः कथमुपपदाते—उच्यते
तेषामेव शब्दानां तस्यामेवानुपूर्व्यां वर्तमानानां तयैव
प्रयोगः, श्रन्यत्र प्रयुज्यमानानामन्यथेति न कश्चिद्दीषः। एवमितिहासपुराणधर्मशास्त्रोपवृह्तितसाङ्गवेदविदाः परब्रह्मभूते।नारायणा निखिलहेयप्रत्यनीकः सकलेतरिवलचणाऽपरिच्छित्रज्ञानानन्दैकस्वरूपः स्वामाविकानवित्रवाधिशयासङ्ख्येयकल्याणगुणाकरः स्वसङ्कल्यानुविधायस्वरूपस्थितप्रवृत्तिभेदचिदचिद्वस्तुजाताऽपरिच्छेद्यस्वरूपस्थातप्रवृत्तिभेदचिदचिद्वस्तुजाताऽपरिच्छेद्यस्वरूपस्थानानन्तमहाविधूितर्नानाविधानन्तचेतनाचेतनात्मकप्रपञ्चलीलोपकरण
इति प्रतिपादितं, सर्वं खिल्वदं ब्रह्म ऐतदात्म्यमिदम्

त्रपरिच्छेद्येति त्रपरिच्छेद्यस्वरूपस्वभाव-शब्देनेयताराहित्यमाज्ञ्वस्यादिगुणेत्कर्षस्य विवित्ततः। त्रनन्त-शब्देन नित्यत्वं विवित्ततं, तद्गातपदार्थानन्त्यं वा, महाविभूतिरिति भाग्यित्रभूतिरूच्यते शुद्धे महाविभूत्याख्य इति वचनात्। लीलाभूतिमत्त्वमाह नानाविधेति, एवं सर्ववित्तवणत्वपुत्तं तिर्हं कथमेक्यश्रुतिरित्यन्नाह सर्वं खिल्विति, त्वं यज्ञ इत्यादिश्लोकानन्तरभावित्वाज्ञगत्सर्वं शरीरं ते इति श्लोक उदाहृतः। त्रनेन सामानाधिकरण्यस्यार्थः स्पष्टो भवति, कारणावस्यायामेकत्वावधारणाच्हरीरात्मभावस्तदानीं नेभपपद्यत इति स्वकृषेक्यिन-

बन्धनमेव सामानाधिरण्यमित्यत्राह सत्यसङ्कर्त्यमिति, न हि सत्यसङ्कर्त्य ब्रह्मस्वरूपमेव स्वर्गनरकादिभाग भवति ।

सर्वं तत्त्वमिस प्रवेतकेता एनमेके वदन्त्यिग्नं मक्तां त्राज्ये प्रजापितं इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शास्त्रतं ज्योतीं षि शुक्कानि च यानि लोके त्रयालोकालोकपालास्त्रयी च त्रयाऽग्रयप्रचाहुत्यप्रच पञ्च सर्वे देवा देवकीपुत्र एवं, त्वं यज्ञस्त्वं वषट्कारस्त्वमाङ्कारः परन्तपः, त्रृतुधामा वसुः पूर्वो वसूनान्त्वं प्रजापितः जगत्सवं शरीरं ते स्थैर्यन्ते वसुधातलम्। श्राग्नः कोपः प्रसादस्ते सामः श्रीवत्सलत्त्रणः ज्योतीं षि विष्णुर्भुवन्तानि विष्णुर्वनानि विष्णुर्वन्ति सर्वेष्ठिष्णमहासूत्रसूद्भवस्तु भाक्तृवर्गसमूहं च

त्रत उभयविनः चणमेव ब्रह्मेति सत्यसङ्कल्पशब्दाभिषायः, बहुप्रकारं स्यामित्यनेन बहु स्यामित्येतद्वाख्यातम् । श्राचित्समष्टिक्ष्पमहाभूतसूत्तमः मिति महदाद्यपेतया प्रक्षांतस्समष्टिस्सेव महाभूतसूत्तममिति व्याख्यानव्याख्येयभावः। भेाकृवर्गसमूहं चेति, श्रानेन यतः प्रधानपुरुषावित्य । पुरुषशब्दे। व्याख्यातः पुरुषशब्दो नैकजीवपरः श्राप तु जीवसमिष्टिपर इत्यर्थः। स्वस्मित्मलीनं स्वयमेव विभज्येति एकीभूतमव्यक्तावस्य व्यक्तं क्रत्वेत्यर्थः। तस्मादिति स्र्वेति समिष्टितत्त्वसृष्टिरुक्ता। जीवानामिचित्संसर्गस्य श्रादिन

<sup>\*</sup> श्रतोविसद्यसमेव ब्रह्मेति पाः।

त्वात् तद्धावृत्त्यर्थमात्मतये युक्तं, व्यक्टिदेशभिमानितया प्रवेश्येत्यर्थः । व्य-िष्टस्टिश्च्यते तैरिति, चिद्धिष्ठितै:-चित्संस् हैरित्यर्थः । पुरुशिष्टित-त्वाच्चायव्यकानुग्रहेण च महदादया विशेषान्ता सण्डमृत्यादयन्ति ते । इति

स्वस्मिन् प्रलीनं स्वयमेव विभज्य तस्माद्भूतसूच्माद्वस्तुनामहाभूतानि सृष्ट्वा तेषु च भे।क्तृवर्गमात्मतया
प्रवेश्य तैश्चिदधिष्ठितैर्महाभूतैरन्योन्यसंसृष्टैः कृत्सं
जगद्विधाय स्वयमिष सर्वस्यात्मतया प्रविश्य परमात्मत्वेनाविस्थतं संवंशारीरं बहुप्रकारमवितष्ठते, यदिदम्महाभूतसूच्मं वस्तु तदेव प्रकृति–शब्देनािभधीयते, भे।क्तृवर्गसमूह एव पुरुष–शब्देन चाच्यते, ता च
प्रकृतिपुरुषा परमात्मशरीरतया परमात्मप्रकारभूता
तस्प्रकारः परमात्मैव प्रकृतिपुरुषशब्दािभधेयः

यत्र पुरुशिधिष्ठतशब्दस्य वित्संस्रष्ठतापरत्वज्ञापनाय विद्धिष्ठितेरित्यक्तम्, । यत्र्यान्यसंस्रष्ठेरिति पञ्चीकरणं विविव्वतं, क्रत्वं जर्गादित ब्रह्माण्ड-तदन्तर्गतभोक्तृभोगोपकरणभोगस्यानदेव मनुष्यादिव्यष्टिजातमुच्यते, प्रविश्येति तदवस्यचिदचिवियन्तृत्तयाऽवस्यानमुच्यते, प्रवेश्य प्रविश्येति
पदाभ्यां जीवप्रवेशस्य पराधीनत्वं, परात्मप्रवेशस्य स्वेच्हाकृतत्वं च दिशंतं,
तत्र प्रवेश्य-विधाय प्रविश्येति त्यवन्तपदानां न पैर्वापर्यविववता, यि तु
कार्यभेदमात्रविववते तस्य त्वष्टा विद्धसूर्यमेतीत्यादिश्रत्यविरोधात्, परमात्मत्वेनावस्यितमिति ग्रयच्युतस्वरूपमवस्थितमित्यर्थः। पूर्व्यवाक्ये गर्भितमर्थं विश्वेशित यदिदमिति, ब्रह्मणश्चिदचिद्वित्वत्यात्वे तयोरिष भेदे
ब्रह्मणस्तदनुष्वेशकृततत्त्वामभाक्ते च श्रुतिमाह सेर्।कामयतेति, एवं
सिद्धवस्तुविषयसंयहः कृतः। ग्रथोपायविषयं वक्तव्यमाह ब्रह्मेति, भिक्तनिष्ठा-भिक्तियोगाभ्यामः तेन साध्या परभिक्तः प्राप्तिपूर्व्यावस्था तर्षिः
ज्ञानस्य कथं मोत्रोपायत्वमित्यज्ञाह-

साऽकायत वहु स्यां प्रजायेयेति तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत् तदनुप्रविश्य सञ्च त्यञ्चाभवत् निरुक्तं चानिरुक्तं च निलयनं चानिलयनं च विज्ञानं चाविज्ञानं
च सत्यं चानृतं च सत्यमभवदिति पूर्वोक्तं सर्वमनयैव
श्रुत्या व्यक्तं, ब्रह्मप्राप्त्युपायश्च शास्त्राधिगततत्त्वज्ञानपूर्व्वकस्वकर्मानुगृहोतभिक्तिनिष्ठा—साध्यानवधिकातिशयपियविशदतमप्रत्यन्नतापद्मानुध्यानरूपपरभिक्तरेवेत्युक्तं, भिक्त—शब्दश्च प्रीतिविशेषे वर्तते,
प्रीतिश्च ज्ञानविशेष एव । ननु च सुखं प्रीतिरित्यनर्थान्तरं, सुखं च ज्ञानविशेषसाध्यं पदार्थान्तरमिति हि लाकिकाः, नैवं येन ज्ञानविशेषेण तत्साध्यमित्युच्यते स एष ज्ञानविशेषः सुखम्। एतदुक्तं भवति

भक्तिशब्दश्चेति, प्रीतिविशेष-शब्देन स्वामिनि भृत्यस्यानुरागा विवितः। ततः किमित्यचाह प्रीतिश्चेति, तत्र वैशेषिकमतेन चोदयित ननु चेति, परिहरित नैविमिति, व्याहतिमदं ज्ञानसाध्यं सुखं ज्ञानमेवेति, न हि दण्डचक्रादिवे घट इत्यचाह एतदुक्तम्भवतीति, सुखदुःखमध्यस्यशब्दा चनुकूलप्रतिकूलानुभयह्पविषयवाचिनः तेषां साधारणानीत्ययः। तथा-भवित्त सुखं दुःखमनुभयं च भवन्तीत्ययः। ज्ञानमेव सुखं स्पादित्यचाह येनेति, ज्ञानं सुखजनकं चेट्टरज्ञानमपि सुखजनकं स्पात् नैवं स्वव्यन्दन्तिति, ज्ञानं सुखजनकं चेट्टरज्ञानमपि सुखजनकं स्पात् नैवं स्वव्यन्दन्तिति वाद्यविशेषज्ञानं सुखजनकमिति चेत्स्वक्वन्दनादिविषयं ज्ञानमेव सुखमिति न दोष इत्ययः। ज्ञानितरिक सुखं किं दृष्टम् उत कल्प्यमिति विकल्प दूषणमाह तदितरिकीति, पदाऽयोन्तरानुपलब्धेरित्यर्थः। द्वितीयं शिरा दूषपति, तेनैविति, तेनैव-विशेषविशेषितज्ञानेनैवेत्यर्थः। ततः किं प्रस्तुतोपासनस्य ग्रनविधक्रातिशयप्रीतिह्वत्वे इत्यचाह एवं विधेति, बस्वव्यतिरिक्तस्य वस्तुनः

विषयज्ञानानि सुखदुःखमध्यस्यसाधारणानि ता-नि च विषयाधीनविशेषाणि तथा भवन्ति येन च विषयविशेषण विशेषितं ज्ञानं सुखस्य जनक-मित्यभिमतं तद्विषयं ज्ञानमेव सुखं तदितिरिक्ति पदार्थान्तरं नापलभ्यते। तेनैव सुखित्वव्यवहारोपप-त्तेश्च, एवंविधसुखरूपज्ञानस्य विशेषकत्वं ब्रह्म-व्यतिरिक्तस्य वस्तुंनः सातिशयमस्थिरं च, ब्रह्मण-स्त्वनविधकातिशयं स्थिरं चेति ब्रानन्दो ब्रह्मेत्यु-च्यते विषयायत्तत्त्वात् ज्ञानस्य सुखरूपतया ब्रह्मेव सुखं तदिदमाह रसा वै सः रसं ह्मेवायं लब्ध्वाऽऽन-न्दीभवतीति ब्रह्मेव सुखमिति ब्रह्म लब्ध्वा सुखी भववीत्यर्थः।

यवं विधमुखह्णज्ञानविशेषकत्वमनुकूलत्वमल्पमस्यिरं च ब्रह्मणस्त्व-विधिकातिशयं स्थिरं चानुकूलत्विमित्यर्थः। तत्र श्रुतिमाइ ग्रानन्दो ब्रह्मेतीति,। ननु ग्रानन्द-शब्दस्य मुखपयायत्वादनुकूलविषयज्ञानस्य मुखशब्दवाच्यत्वापपादनाच्च ग्रानन्दे। ब्रह्मेति ब्रह्मणः मुखत्ववचनम-युक्तमित्यचाइ विषयेति,। ग्रयमर्थः ग्रात्माऽनुकूलं मुखम् इत्यानुकूल्यं हि मुखशब्दप्रवृत्तिनिमित्तं तच्च ज्ञानस्य विषयानुकूल्यप्रयुक्तमिति विषयस्य स्वताऽनुकूलस्य मुख-शब्दवाच्यत्वं युक्तमित्यर्थः। ज्ञानानुकूल-त्वस्य विषयानुकूल्यप्रयुक्तत्वे श्रुतिमाइ तदिदमिति, ग्रस्यां श्रुते। ब्रह्मणः मुखह्मत्वाप्रतीतिन्तां व्याचन्धे ब्रह्मेवेति, तच्चब्दः कारणतया प्रकृतब्रह्मपरामर्शीत्यर्थः। ग्रत्र मुखवाची शब्दः कः, लोके यो यस्य मुखं भवित तच स्वस्यापि मुखं भवित, एवं परस्य भेगयं ब्रह्म न स्वभाग्यमित्यचाइ परमपुक्ष इति, स्वयं-स्वसे इत्यर्थः। मुखह्मत्वा-विशेषादिति स्वपरविभागरिहतमानन्दे। ब्रह्मेत्यविशेषेणानन्दत्वक्रयना- दित्यर्थः । तर्हि रसा वै सः रसं द्येवायं जब्धार्यनन्दी भवति इति परं प्रत्यानन्दत्वत्रवणं कर्णामत्यज्ञाह ब्रह्म यस्येति, ब्रह्म परस्य ज्ञानविष-यश्चेत्तस्य सुखं भवति स्वस्य ज्ञानविषयत्वे स्वस्य सुखं भवति ।

परमपुरुषः स्वेनैव स्वयमनविधकातिशयसुखस्सन् परस्यापि सुखं भवति, सुखरूपत्वाविशेषात्, ब्रह्म यस्य ज्ञानविषया भवति स सुखी भवतीत्यर्थः। तदेवं परस्य ब्रह्मणाऽनविधकातिशयास्ङ्क्ष्येयकल्याणगुणगण्याकरस्य निरवद्मस्यानन्तमहाविभूतेरनविधकातिशयसीःश्रील्यसान्दर्यवात्सल्यजलघेः सर्वशेषित्वादात्मनः शेषत्वात्मतिसम्बन्धितयाऽनुसन्धीयमानमनव-धिकातिशयप्रीतिविषयः सत्

चता यस्य ज्ञानविषयभूतं ब्रस्म चविशेषेण तस्य तत्सुखर्मित जीव-स्यापि सुखरूपं भवतीति चस्याः श्रुतेरर्थं इत्यर्थः । प्रीतिविशेष-शब्देन ग्राभिह्नितम्यं विवृणोति तदेविमिति, महाविभूनेरित्यन्तेन परत्वापयागि-गुणाजातमुक्तम् । स्रनविधिकेत्यनेन सीलभ्यापयागिगुण उक्तः । प्रीतिविषय-मिति स्वदास्यानुसन्धानगभा प्रीतिविविविता। एवं विधप्रीतिरूपज्ञान-विषयभूतं ब्रस्न स्वपाष्ट्रपायभूतमित्यर्थः । ऋपुरुषार्थत्वापादनमुखेन चादयति ननु चेति, ऋत्यन्तेत्यादि स्पष्टं। सर्वनाकविष्दुत्वमुपपादयति तया होति, तदिदमित्यादिना परिहरित देहात्माभिमानविजृष्मितत्व-मुपपादयति तथा हीति, सुखत्वदुः खत्वे च न स्वातन्त्र्यपारतन्त्र्यप्रयुक्ते ऋषि तु कर्म्मक्रतदेहात्माभिमानप्रयुक्ते इति सोपाधिकत्वं दूषणं वच्चन् विपरीतात्माभिमानं दर्शयति हीति, ततः किमित्यचाह शरीरं बात्माभिमान दति, बात्माभिमानानुगुणपुरुषार्थप्रतीतावुदाहरणमाह सिंहव्याघ्रिति, परस्परविरुद्धानीति, परस्परविरुद्धेषु सुखदु:खेषु तत्तदसा-धारणं प्रयोजकं न भवति व्यभिचारात् तस्मादनुयायिप्रयोजकं विप-रीतात्माभिमानानुरूपमित्यभिप्राय:।

<sup>\*</sup> सें। लील्येति पा ।

<sup>†</sup> श्रभिप्रेतमर्थमिति पाः।

परं ब्रह्मैवैनमात्मानं प्रापयतीति। ननु चात्य-न्तर्रोषतैवात्मने।ऽनवधिकातिशयं सुखिमत्युक्तं भवति, तदेतत्सर्वलोकविषद्धं, तथा हि सर्वषामेव चेतनानां-स्वातन्त्र्यमेवेष्टतमं दृश्यते पारतन्त्र्यं दुःखतरं, स्मृ-तिश्च-सर्वं परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम्। तथा च-सेवा श्ववृत्ति\*र्व्याख्याता तस्माक्तां परिवर्जयेत्। इति तदेतदनिधगतदेहातिरिक्तात्मस्वरूपाणां शरी-रात्माभिमानविज्मितं, तथा हि शरीरं हि मनुष्यत्वा-दिजातिगुणाश्रयपिण्डभूतं स्वतन्तं प्रतीयते तस्मिन्ने-वाहमिति संसारिणां प्रतीतिः, श्वात्माभिमाना यादृशः

सापाधिकत्वप्रपसंहरित तस्मादिति, ब्रात्मानुकूलं सुखमात्मप्रितकूलं दुःखमिति सुखदुःखलत्यां, तस्मात्स्वतन्त्रतयाऽऽत्माभिमाने प्रितकूलत्वात् पारतन्त्र्यं दुःखं भवित न तु पारतन्त्र्यादित्ययेः । कयं समाहितिमत्यचाह चात्मस्वरूपं त्विति, । ज्ञानैकाकारत्वे परशेषतैकस्वरूपत्वे च प्रमाणमाह चात्मा ज्ञानमय इति, ब्रत इत्यादि स्पष्टम् । एवं सापाधिकत्वं कर्णोन्तम् बनैकान्त्यं च लोकसिद्धमित्यनुकं केवलमुपायतया स्वीकृतं पतिपारतन्त्र्यमेवापुरुषार्थः भेग्यतमत्वेन स्वीकृतं पतिपारतन्त्र्यं पुरुषार्थं एवं लोक दृश्यते इति । किञ्च कालात्ययापदिष्टश्चाभिष्रेतः, तथा हि भगवत्या-रतन्त्र्यस्य दुःखरूपत्वं साध्यते किमितरपारतन्त्र्यस्य, इतरस्य चेत्साध्यतां, भगवत्पारतन्त्र्यस्य दुःखरूपत्वं साध्यते किमितरपारतन्त्र्यस्य, इतरस्य चेत्साध्यतां, भगवत्पारतन्त्र्यस्य दुःखरूपत्वं केन प्रमाणेन साध्यते न तावत्यत्र्यचादिना तदगोचरत्वात्, ब्रागमेक्षु भगवत्पारतन्त्र्यं सुखरूपमेवावगम्यत इति पारतन्त्र्यसाम्याल्लोकसिद्धपारतन्त्र्यं सपत्रीकृत्यं दुःखरूपत्वं साध्यते चेदच किमागममभ्युगम्य साध्यते, उतानभ्युपगम्य ब्रानभ्युपगमे ब्राव्रयासिद्धिः ।

तदनुगुणैव पुरुषार्धप्रतीतिः सिंहव्याघ्रवराहम-नुष्ययत्तरत्तःपिशाचदेवदानवस्त्रीपुंसव्यवस्थितात्मा-भिमानानां सुखानि व्यवस्थितानि, तानि च परस्पर-

<sup>\*</sup> भववृत्तिराख्यातेति पाः।

विरुद्धानि, तस्मादात्माभिमानानुगुणपुरुषार्थव्यवस्थया सर्वं समाहितम् ।

श्रात्मस्वरूपं तु देवादिदेहविलज्ञणं ज्ञानैकाकारं परशेषतैकस्वरूपं, यथाऽविश्वतात्माभिमाने तदनुगुरौव पुरुषार्थप्रतीतिः, ञ्रात्मा ज्ञानमयाऽमलः इति स्मृतेर्ज्ञानैकाकारता पुरुषार्थता प्रतिपद्मा, पतिं विश्वस्येत्यादिश्रुतिगगैः परमात्मशेषतैकाकारता च प्रतीता । अतस्तिं हव्याच्चादिश्वरीरात्मः भिमानवत् स्वातन्त्र्याभिमाने।ऽपि कर्म्मकृतविपरीतात्मज्ञानरूपा वेदितव्यः । स्रतः कर्म्मकृतमेव परमपुरुषव्यतिरिक्त-विषयाणां सुखत्वम् । अत एव तेषामल्यत्वमस्थिरत्वं च परमपुरुषस्यैव स्वत एव सुखत्वम्। स्रतस्तदेव स्थिरमनविधकातिशयं च, कं ब्रह्म खं ब्रह्म आर्नन्दो ब्रह्म सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति श्रुतेः, ब्रह्मव्यतिरि-क्तस्य कृत्स्वस्य वस्तुनः स्वरूपेण सुखत्वाभावः कर्म्मकृतत्वेन चास्थिरत्वं भगवता पराशरेशी क्तं-न-रकस्वर्गसंज्ञे वै पापपुगये द्विजात्तम!। वस्त्वेकमेव दुःखाय सुखायेर्ष्यागमाय च । केापाय च यतः

ग्रभ्युपगम्य चेद्विर्मियाहकप्रमाणवाध इत्यिभिष्रेतं दूषणं, परशेषतै-कस्वरूपत्वे पति विश्वस्येत्यादिप्रमाणतया भाष्यकारेणाभिष्रेतं भग-वत्पारतन्त्र्यं सुबद्ध्यमस्तु विपरीतात्माभिमानेऽिष सुखमनुभूयते चेत् किं ब्रह्मप्राप्टित्यबाह ग्रतः कम्मेक्षतमेवेति, इतरहुखानां कम्मेक्षतत्वात्ततार-तम्यानुगुणे तदल्पत्वास्थिरत्वे च स्वाभाविकसुबद्ध्यत्वाद् ब्रह्मणोऽन-त्तत्विस्थरत्वे इत्यर्थः । ग्रन्न प्रमाणमाह कं ब्रह्मेति, ब्रह्मणोऽपरिमितसु-खत्वश्रुतिहत्ता व्यतिरिक्तसुखास्थिरत्वादिकेप्रमाणं श्रीविष्णुपुराणवचनमाह ब्रह्मेति, पापपुष्यं –पापपुष्यक्षते इत्यर्थः । वस्तु बस्त्वात्मकं कृतइत्येतद् व्याचष्टे सुखदुःखादीति, तस्मादुखात्मकं नास्ति न च किञ्चित् सुखात्मक-मित्यचापि कथनादचाप्येक न्तसुखतया वस्तुत्वमेकान्तदुःखतया वस्तुत्वं च न \*सिद्धमिति भावः। सुखाद्येकान्तत्वप्रतीतिः कथमित्यचाह तदेकान्तेति,

तस्माद्वस्तु वस्त्वात्मकं कुतः । मुखदुःखाद्येकान्तरूपिणा वस्तुना वस्तुत्वं कुतः तदेकान्तता पुण्यपापकृतित्यर्थः । एवमनेकपुरुषापेचया कस्यचित्मुखमेव
कस्यचिद्वुःखं भवतीति व्यवस्थां प्रतिपाद्य एकस्मिच्रिप पुरुषे न व्यवस्थितमित्याह्न—तदेव प्रीतये भूत्वा
पुनर्दुःखाय जायते । तदेव कापाय यतः प्रसादाय
च जायते ॥ तस्मादुःखात्मकं नास्ति न च किञ्चित्मुखात्मकम् ॥ इति, मुखदुःखात्मकत्वं सर्वस्य वसतुनः कर्म्मकृतं न वस्तुस्वरूपकृतम्, अतः कर्मावसाने तदपैतीत्यर्थः । यन्तु सर्वं परवभं दुःखमित्युक्तं
तत्परमपुरुषव्यतिरिक्तानां परस्परभेषभेषिभावाभावात् तद्वातिरिक्तं प्रति भेषता दुःखमेवेत्युक्तम्।

उत्तवत्यमाणश्लोकयारपानस्त्यार्थनाह एवमिति, एकस्मिनिप पुरुषे न व्यवस्थितमिति कालभेदेनेत्यध्याहारः । उदाहृतश्लोकार्थमाह सुखदुःखात्मकत्वमिति,।फिलितमर्थमाह ऋत इति, पूर्वपत्तात्तप्रयार्थमाह यित्त्वित, परस्परं शेषशेषभावाभावादिति स्वभावताऽभावादित्यर्थः। सेवेत्यादि स्पष्टं, कथमस्य वचनस्थापसेवाविषयत्वित्यत्रवाह स हीति, तद्धाः चछे सर्वेदिति, भगवद्वचनमाह यथोक्तमिति, कथं सेवाया मोते।पायत्व ज्ञानं हि मोहो।पाय इत्यज्ञाह इयमेवेति,-भज इत्येष धातुर्वे सेवाया परिक्रीर्तितः।तस्मात्सेवा बुधैः प्रोक्ता भित्तशब्देन भूयसी॥ इति भगवद्धोः धायनवचनं, सेवा भक्तिस्पास्तिरित निघण्टः, तस्माद्वित्रह्पसेवा वेदनादिशब्दवाच्येत्यर्थः । सेवा भक्तिरत्य-

<sup>\*</sup> निषद्धिमिति।

<sup>• †</sup> स्कान्तरूपेग्रोति पा ।

चाह इयमेवेति, क्यं शेषित्विमित्यचाह यमेवेति, ततः किमित्यचाह वरणीयश्वेति, प्रियतमश्च क इत्यचाह यस्येति, तच भगदुचनमाह तदुक्तिमिति, तस्मादिति, पुचत्वादिरूपेण भगवत्याप्तिदेशरणादेरव्यस्तीति तद्वावृत्त्पर्यं तत्त्वत इत्युक्तम्,

सेवा श्रवृत्तिर्व्याख्याता इत्यत्राप्यसेव्यसेवा श्रवृत्ति-रेवेत्युक्तं,—स ह्याश्रमेस्सदोपास्यस्समस्तेरेक एव चेति सर्वेरात्मयायात्म्यवेदिभिः सेव्यः पुरुषोक्तम एक एव यथोक्तं भगवता—मां च योऽव्यभिचारेण भक्तियोगेन सेवते । स गुणान् समतीत्यतान् ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ इतीयमेव भक्तिरूपा सेवा ब्रह्मविदाम्नोति परं, तमेवं विद्वानमृत इह भवति, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीत्या-दिषु वेदन—शब्देनाभिधीयत इत्युक्तं, यमेवैष वृणुते तेन लभ्य इति विशेषणात् यमेवैष वृणुते इति भगवता वरणीयत्वं प्रतीयते वरणीयश्च प्रियतमः।

यथावदनुभवसाधनिमत्यथेः । तत्र महाभारते वचनमाह यथोक्तमितिः, न संदृशे तिष्ठतीत्यादिश्रुतिगणक्ष्यत्वात्सर्वापिनिषद्धाख्यानक्ष्यमित्युक्तं, न संदृश इत्यादि पूर्वाद्धं वेदे महाभारते च तुन्यं, भात्यनेनोत्तरार्द्धुगतहृच्छं व्याख्यात इति ज्ञायते, स्यानप्रमाणाद् धृतिरिन्द्रियाणां
विषयवैमुख्यकरणम्, श्रानेन शमदमादय उपलितताः । हृदा मनीषा मनसाऽभिक्नृप्तः भक्त्या शमदमादिना चान्वितेन मनसा सम्यद्यत इति तस्य
वाक्यस्यार्थः । श्लोकमन्वयक्रमेण व्याचष्टे धृत्येति, । श्रान्वयक्रम एविमितः
कथमवगम्यते इत्यन्नाह भक्त्या त्विति, ततः कि वेदनादिशब्दैः भक्तेरभिध्यत्वे इत्यन्नाह भक्तिश्च ज्ञानविशेष एवेति, भक्तिः—प्रीतिविशेषः प्रीतिश्च ज्ञानादनर्थान्तरमिति पूर्वमेवोक्तं, तस्मात्यीतिष्ठ्पा भक्तिज्ञानिवशेष
इति । सर्वमुष्यविमित । स्वपद्यस्थापन—परपचप्रतिविषक्षपयार्थत्ममाणज्ञातमुक्तं तेनैवानुक्तमन्यदिष च वक्तव्यं सर्वं निर्वाह्मम् । श्रानेव क्रत्यान्तभावादित्यर्थः । श्रस्य प्रबन्धस्यातिग्रम्भीरताप्रदर्शनार्थमाह सारासारेति, श्रानेन

सर्वेजनापरिग्रहो न देशः, ग्रशिष्टपरिग्रह एव दोगः। तस्माद्विशिष्टजन-परिग्रह एव श्लाष्ट्रपताहेतुरिति चेन्तं भवति,। सारासारविवेकजाः परस्प-रविरुद्धानेकार्षेषु प्रतिपचेषु

यस्य भगवत्यनविधकातिशया प्रीतिर्जायते स एव भगवतः प्रियतमः, तदुक्तं भगक्षवता—प्रियो हि ज्ञानि-ने।ऽत्यर्थमहं स च मम प्रियः ॥ इति, तस्मात्परभक्ति-रूपापच्चमेव वेदनं तत्त्वते।भगवत्याप्रिसाधनं, यथाक्तं भगवता द्वैपायनेन मे। चधम्मे सर्व।पनिषद्माख्यानरूपं —न संदूशे तिष्ठति रूपमस्य न चचुषा पश्यति कश्चने-नम् । भक्त्या च धृत्या च समाहितात्मा ज्ञानस्बरूपं परिपश्यतीह ॥ धृत्या समाहितात्मा भक्त्या पुरुषा-त्तमं पश्यति—साचात्करे।ति प्राप्नोतीत्पर्थः । भक्त्या त्वनन्यया शक्य इत्यनेनेकार्थ्यात्, भिक्तिश्च ज्ञान-विशेष एवेति सर्वमुपपद्मम् ।

सारासारविवेकज्ञा गरीयांसा विमत्सराः। प्रमाणतन्ताः सन्तीति कृता वेदार्थसंग्रहः॥ इति स्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचिता वेदार्थसं-ग्रहः समाप्तः॥

श्रीपुराणपुरुषात्तमालद्मीविलासलःलसा गापी-'जनस्वजनाराधासमाराधनव्यग्री विजयतेतराम् ॥

तत्र प्रमाणतर्कः प्रावल्यदीर्वन्यविभागविदः, गरीयांसः, वहुत्रुताः, न वाहुत्रुत्याभावे तत्तच्छास्त्रोक्कानां प्रावल्यदीर्वल्यविभाग उपपद्मते। बहुत्रु-तस्याप्यस्मन् शास्त्रेऽयम्यं उक्तः ऋत्यत्रात्यः क्रियत्र तत्त्विमिति व्यवस्थि-तिनास्तीति केचिनमन्द्रियो मन्यन्ते, ज्ञतः सारासारिववेक्षज्ञत्वयपेज्ञितम् एवमुभयस्मिन्सत्यप्यस्मत्सवयसाऽनेनोक्तं कथं वयमङ्गीकुर्वे दति मन्सरो-

<sup>\*</sup> भगवतैवेति पाः।

पहताश्चेदुभयमिष निष्प्रकमिति तद्घावृत्त्यये विमत्सरा इत्युक्तम्। उक्तं-विशेषणचयफलमाइ प्रमाणतन्त्रा इति, ये प्रमाणानुसारिणः तदनुगुणैस्त-केरथे निरूपयन्ति न तु स्वापेत्तितार्थे प्रमाणजातं क्रेशेन नयन्ति ते प्रमाणतन्त्राः। काले। इत्यं निरवधिविषुना च एष्ट्यीति प्रकारेण यत्र कुर्जाचद्यदा कदाचिदेवविधाः पुरुषास्माम्भविष्यन्तीति मत्वा तेषा-मभिमतिविषयत्वेन वेदार्थसंग्रहः कृत इत्यर्थः॥

> वेदार्थसंग्रहसुधां वेदान्ताब्धेर्य ग्राहरत्। रामानुजाय मुनये तस्मै भगवते नमः॥ वेदार्थसंग्रह्माखाऽभिहितेयं यथाश्रुता। वेदच्यासापराख्यानश्रीसुदर्शनसूरिणा॥

दित श्रीहरितकुलितलकश्रीवाभिवर्जीयमूनुना श्रीवत्साङ्क्रीमश्रवं-श्येन श्रीरङ्गराजिद्याजालक्थवेदव्यासापरनामधेयेन श्रीमदृरदाचार्यपाद-सेवासमधिगतवेदार्थसंग्रहतात्पर्येण श्रीसुदर्शनसूरिणा विलिखिता तात्प-र्यदीपिका समाप्ता ॥

श्रीसँव्यत् १८५० च्राध्विनशुक्षदशम्यां, शुक्रवासरान्वितायां पूर्विता-प शोधनकार्यं, पूर्वाचार्यक्रपास्पदस्य परमपूरुष अपासिरित्रूरपरीवा हपूर्णपा-चस्य सत्संप्रदायाचार्यपण्डितस्वामिश्रीराममिश्रशास्त्रिणः श्रमसेवया ॥

तत्तत्किस्पित्युक्तिभिः शक्तवशः कृत्वा तदीयं मतम् । यच्छिष्येष्टमिदं सात्त्वतमतस्पर्धावतामुदृतिः ॥ यच्चेतः सततं मुकुन्दचरणद्वन्द्वास्पदं वर्तत्ते । जीयाचायमुनिः स योगमिहमप्रत्यचतत्त्वत्रयः ॥ ९ ॥ वन्दिषीय वरणीयवाङ्क्यं वार्रिधं वरगुणीयसम्पदाम् । वत्सवंश्यवरदार्यसंत्रयं वादिहंसनववारिदं गुरुम् ॥ २ ॥

श्रीविष्णुचित्तपदपङ्कजसङ्गमाय चेता मम स्पृहयते किमतः परेण । नाचेत्रमापि यतिशेखरभारतीनाम्भावः कथम्भवितुमर्हति वाग्विथेयः ॥ ३॥

यः पर्याप्तकतः स्थाता यतिराजाश्यिचन्द्रमाः। कुशलं दिशतान्ये में। कुरुकेश्वरदेशिकः ॥ ४ ॥ तस्मै रामानुजाय्याय नमः परमयोगिने। यः श्रुतिस्मृतिसूचाणामन्तर्ज्वस्मशीशमत्॥ ५ ॥ नमानमः पूर्वाश्चायंभ्यो बोधायनप्रमुखेभ्यः।